# THE BOOK WAS DRENCHED

UNIVERSAL LIBRARY OU\_184143
AWWIND AWWIND

#### - WA

#### THE

# PUNJAB SANSKRIT SERIES

No. II.



#### THE

#### PUNJAB SANSKRIT SERIES

OR

A COLLECTION OF RARE AND UNPUBLISHED

### SANSKRIT and PRAKRIT WORKS

EDITED BY

THE WELL-KNOWN AND EMINENT SCHOLARS

OF

INDIA, EUROPE and AMERICA

No. 2.

LAHORE (INDIA)
THE PUNJAB SANSKRIT BOOK DEPOT
1922.



# JAIMINICRHYASŪTRA

BELONGING TO THE SAMAVEDA

WITH

EXTRACTS FROM THE COMMENTARY

EDITED WITH

An introduction

and translated for the first time into English

BY

Dr. W. CALAND,

Professor of Sanskrt in the University of Utrecht.

-- 00'6'(0----

PUBLISHED BY

#### MOTI LAL BANARSI DASS

Proprietors

The Punjab Sanskrit Book Depot, Lahore.
1922

#### PUBLISHED BY

#### Moti Lal Banarsi Dass

The Punjab Sanskrit Book Depot Said Mitha Street, Lahore.

CHECKED 1950 By SL. & L.

G961 Peaperi

Enecked 1969

All Rights Reserved by the Publishers.

December 1922

PRINTED BY
Sardari Lal Jain,
Manager
The Bourbay Sanskrit Pie :
Said Mitha Street, Lahore.

#### INTRODUCTION.

## Remarks on the literature of the Samaveda in general.

According to Hindu tradition the Sāmaveda comprised once no less than a thousand "schools or branches" (sakhas). But, as in these schools the holy texts were studied at forbidden times. Indra is said to have destroyed them with his thunderbolt. So only few of them are now a days extant. In the first place the śākhā of the Rānāyanīyas, which is subdivided into seven parts: Rānāyanīyas, Śātyamugras, Kālopas, Mahākālopas, Lāngalāyanas, Śārdúlas and Kauthumas. According to some authorities the Kauthumas fall into six subdivisions: Kauthumas, Āsurāyaņas, Vātāyanas, Prāñcadvainabhrts, Prācīnayogyas and Naigamīyas Mahīdāsa on Caranavyūha, p. 44 ed. of Benares). this tradition others tell us, that the Rānāyanīyas comprised nine schools: Rāṇāyanīyas, Śātyāyanīyas, Sātyamudgalas, Khalvalas, Mahākhalvalas, Lāngalas, Kauthumas, Gautamas and Jaiminīyas. Further tradition informs us, that at present of all these śākhās only three are left over: the Kauthumas in Gurjara (Guzerat), the Jaiminīyas in Karņāţaka (the present Karnatik) and the Rānāyanīyas in Mahārāstra (the country of the Marāthas). To our knowledge have come the text books of these three śākhās, if not wholly complete.

As the Vulgata of the Sāmasaṃhitā is considered that of the Kauthumas, while eight Brāhmaṇas are handed down as belonging to this śākhā: 1. The Tāṇḍyamahā-brāhmaṇa or Pañcaviṃśa brāhmaṇa (ed. in the Bibl. Indica); 2. The Ṣaḍviṃśabrāhmaṇa (edited by H. F. Eelsingh: Ṣaḍviṃśabrāhmaṇam vijñāpanabhāṣyasahitam, Leiden, Brill 1908 and by Jibananda Vidyasagara, Calcutta 1881); 3. The Sāmavidhānabiāhmaṇa (edited by Burnell, London 1873 and by Satyavrata in the

journal Uṣā, Calcutta 1895, translated into German by Sten Konow, Halle, 1893); 4. The Ārṣeyabrāhmaṇa (ed. by Burnell, Mangalore 1876, and by Satyavrata in "Uṣā", Calcutta 1892); 5. The Devatādhyāyabrāhmaṇa (ed. by Burnell, Mangalore 1873 and by Vidyasagara together with the Ṣadviṃśa); 6. The Upaniṣadbrāhmaṇa, of which the first two prapāthakas contain the Mantrabrāhmaṇa (ed. by Satyavrata in "Uṣā" 1890); the last eight prapāthakas comprising the Chāndogyaupaniṣad (ed. by Röer in the Bibl. Indica and by Böhtlingk with a german translation, Leipsic 1889); 7. The Saṃhitopaniṣad (ed. by Burnell, Mangalore 1877); 8. The Vaṃśabrāhmaṇa (ed. by Burnell, Mangalore 1873 and in the "Uṣā" 1892).

The following Sūtras are dependent on the Samhitā and the Brahmanas of the Kauthumas: 1. The Maśakakal pasûtra or Ārşeyakalpa (ed. by W. Caland, Brockhaus, Leipsic 1908); 2. The Ksudrasûtra, being an appendix to the arseyakalpa (printed after this text); 3. The Śrautasūtra of Lātyāyana (ed. in the Bibl. Indica); 4. The Grhyasûtra of Gobhila (ed. in the Bibl, Indica and with German translation by Fr. Knauer, Dorpat 1884; English transl. by H. Oldenberg in Sacred Books of the East, vol. XXX); 5. The Śrādhakalpa of Gobhila or Vasistha (ed. in the Bibl. Indica as an appendix to Gobhila); 6. The Karmapradīpa or Chandogyagrhyaparisista (ed. by Jiv. Vidyasagara in Dharmaśāstra samgraha and elsewhere); 7. The Grhyasamgraha (ed. by Bloomfield in the Journal of the German Oriental Society, vol. 35, and in the Bibl. Ind. and the "Uṣā"). There are many texts more as the Puspasûtra, the Pañcavidhasútra (both ed. by Simon), the Nidanasûtra etc., most of which have been edited. For a complete survey of these texts see: "Die Jaiminīya Samhitā" ed. by W. Caland, Breslau 1907, page 14.

Thus for the texts of the Kauthumas.

Whether the Rānāyanīyas are a śākhā or a caraņa. i. e, whether, besides an independent tradition of the sutras they possess a separate recension also of the Samhita, is not yet ascertained: the Audgātraprayoga of Sāyaṇa, who, as we know, adhered to the Sútra of Drahyayana, shows in the musical notation of the Sāmaveda divergencies, although slight, from the Vulgata. For the rest are at present considered as Rānāyanīya texts the following: 1. Drāhyāyanaśrautasûtra (edited partly by Reuter, London, Luzac 1904); 2. The Khadiragrhyasútra (ed. with the comm. of Rudraskanda at Mysore 1913, and translated H. Oldenberg in the Sacred Books of the East, vol. XXIX); 3. The Gautamapitrmedhasútra (ed. by W. Caland together with the Pitrmedhasútras of Baudhāyana and Hiraņyakeśin, Leipsic 1896); 4. Gautamasmrti (ed. with Telugu comm. by Chentral Rao Pantalu, Madras 1890). But it is at far from certain, that all these texts belong to the Rānāyanīyas. Āśārka in his commentary on the Karmapradīpa informs us that the Gobhilasûtra contains the domestic ritual followed not only by the Kauthumas but also by the Rānāyanīyas. In agreement with this statement is the fact, that Hemādri in his Śrāddhakalpa thrice (pag. 1424, 1460, 1468) designates Gobhila as the Rāṇāyanīyasūtrakṛt. If we accept these statements, the Khādirasūtra cannot be also the Sutra of the Rānāvanīvas. Now, in Southern India there is said to exist a Khādiragrhyasûtra of the Śārdûlas (see Report on a search for Skt, mss. in the Bombay Presidency 1891-1895, by A. V. Kathavate, Bombay, 1901, No. 79), who also are a śākhā of the Sāmaveda, and this Sûtra of the Śārdûlasāmagas agrees, as I am informed, with the exception of a few various readings, with the text of our Khādirasūtra. That at the time of Hemādri there existed a living tradition of the Śārdûlaśākhā is seen also from his Śrāddhakalpa, where (on page 1078), he mentions those parts of the Veda that are to be recited by the Śārdûlaśākhins during the feeding of the Brāhmanas. It is, therefore, possible that at least the Khādırasûtra contained originally the domestic ritual of the Śārdûlas. But there is still another tradition current about this Khādirasūtra. In the Gilhvaratna edited at Mysore in 1881 with the commentary called Kanthabhûşana, we find several times cited a Gautamagrhyasûtra, and all the passages here attributed to Gautama are to be found in our Khādirasûtra. Besides, we possess, as has been noted above, a Pitrmedhasūtra of the Gautamas, a Gautamadharmasûtra (ed. by Stenzler, London 1876) and a Gautamasmrti. All these may have been the books of the Gautamas, who also formed a subdivision of the Sāmaveda.

Of the third greater śākhā belonging to the Sāmaveda, the Jaiminīyas, until a few years ago but one single book was known, viz. the Talavakāra or Kena Upaniṣad. A. C. Burnell, who during his sojourn in Southern India published many Sāmaveda texts, brought to Europe a collection of other texts belonging to this śākhā. Of these texts are now published: I. The Jaiminīyasaṃhitā (Die Jaiminīyasaṃhitā mit einer Einleitung über die Sāmaveda literatur by W. Caland, Breslau 1907); 2. The Jaiminīya brāh maṇa partly; of this important and extensive Brāhmaṇa copies procured by Burnell are to be found at the India Office in London. Several miner parts have been published by H. Örtel in the Journal of the American Oriental Society. As the manuscript materials, however, were inadequate to give a complete edition of this

book, the writer of this Introduction published large extracts from it (Das Jaiminīyabrāhmana in Auswahl, Text, Ülbsersetzung, Indices; Amsterdam, 1919): 3. The Jaiminīvaupanişadbrāhmana (properly: the Gāyatryupanişad, being a part of the great Brāhmana; ed. by Örtel. New Haven 1894 as Vol. XVI of the J. A. O. S.); 4. The Ārseyabrāhmaņa (the Jaiminīya text of the Ārseya brāhmana of the Sāmveda ed. by Burnell, Mangalore 1878); 5. The Jaiminīyaśrautasútra (edited with a Dutch "Bijdrage tot de Kennis von translation under the title: het vedische ritueel" by D. Gaastra, Brill, Leiden 1906); 6. and lastly The Jaiminigrhyasútra, on which text see below. Besides these texts, now printed, the India Office possesses also copies of the Ganas of the Jaiminīyas, brought to Europe also by Burnell. But until the key to its musical notations is found, an edition of these books can hardly be expected.

#### Remarks on the Jaiminigrhyasútra.

In his Introduction to the Rktantravyākaraṇa(page XLIX) Burnell informed us, that a copy of the Gṛhyasūtra of the Jaiminīyas with a commentary by Śrīnivāsa had just (in the year 1879) come into his possession. This Manuscript was presented to the Inda office, and through the kindness of Dr. F. W. Thomas, Chief Librarian of the India Office, I was allowed to make use of it. The Mss. is in excellent condition, in Grantha characters. On the title page we read in Burneli's handwriting:

"A. C. Burnell, 1879.

- I. Jaiminigrhyasûtra with C. by Çrīnivāsa. The author refers to previous Kārikās and Vṛttis.
  - 2. Vinatānanda, a prayoga to the same.

    Both from Tinavelly MSS. 1. about 200 years old.

    2 recent."

The Manuscript is registered as B 464, written neatly on blue paper on 73 folia, 19 c. m × 24 c. m, in Grantha. Each Sútra is followed by its bhāṣya.

In two Reports ("Report on a search for Skt. and Tamil mss. for the year 1896/97 by Śeṣagiri Śāstrī No. 1, Madras 1898" and in a ditto for the year 1893/94) I found two more mss. of this text mentioned under No. 24 of the no, 1 and under no. 65 of no. 2. The first of these two is a copy of an original from Trichinopoly, on paper in Nāgāri comprising 48 pages of 15 lines each. This copy contains the continuous text of the Sûtra alone. The second of the two Madras mss. gives the commentary called Subodhinī composed by Śrīnivāsin Adhvarin; this is a copy of a Telugu original on paper, 100 pages of 20 lines each.

On these three mss. so based the text as given below: B. designates the ms. of Burnell at the India Office. M<sup>1</sup> designates the first Madras ms. (text only).

M<sup>2</sup> designates the second Madras ms. (Subodhini).

The text is given by me continuously, just as found in M<sup>1</sup>, without division into Sŭtras. To facilitate understanding the sentences are separated by a small danda above the line. In indicating the close of a sentence the commentary was mostly, but not always, my guide.—Of the commentary only extracts are presented, but I do not believe that anything deserving mention has been omitted. Against ordinary use Śrīnivāsa comments also on the mantras. These vyākhyās have been received into the extracts only for those mantras, which do not occur in any printed text, or when they occur only in the Mantrabrāhmaņa of the Kauthumas. I regret to state that I was not able to give a wholly faultless text as the text of the commentary as handed down only in one ms.(B) complete, M2 treating of the second part only the śrāddha, the astakāritual, the grhavidhi, and the anasnatsamhitākalpa.

A few remarks must be made concerning the relation of the commentary to the text as handed down in M<sup>1</sup>. It is only in the first part (the first Adhyāya) that Śrīnivāsa follows this text closely. As to the second part, the commentary disagrees in two respects the texts of M<sup>1</sup>. First there is no trace that to Śrīnivāsa were known the adbhutaśānti (II. 7) and the grahahoma (II. 9). Consequently these two chapters were the most difficult to In the second place the disposition of the reconstruct. materials in the Subodhinī differs in some respects from the one in the text of M1. After treating Khanda 3 the Subodhini continues: itah param ahitagneh sariranase ityâdi (cp. p. 29, l. 12 of the text) dahanâdisâpindyântavidhayakasûtrany ante vyakhyasyamah. Then follows immediately the exposition of kh. 6 (grhakarma) as fourth kh. and after it the anasnatsamhitakalpa (kh. 8). No numbering of khandas is given further on, at the end we read only ity anasnatsamhitàkalpah. Then follows, in agreement with what had been stated by Śrīnivāsa (see above), the treatment of khanda 4, introduced by the words, atha dahanapatalo vyakhyayate. Having then treated from khanda 4 unto p. 29, l. 17 (unto: madhye sarîram, these included) Śrīnivāsa deviates again from the text as given by M<sup>1</sup>, as he begins communicating some passages from the Jaiminīyabrāhmaņa (viz. I. 46-48, cp. the extracts of the commentary on page 65) and explaining them (atha âhitagneh kramasamskara ucyate). As the Sutra itself (p. 30, 1. 1-2) refers to this passage of the Brāhmana with the words tasya nasikayoh sruvan nidadhyad ity etenanuvakena this passages cannot have formed a part of the Sútra proper. After treating this matter, and lending with the words: ity

inhitagnidahanakalpah, Srinivasa continues explaining the text, first the passage p. 29, l. 17—unto p. 30, l. 9 (unto anaveksamanah, incl.); this part and indicated: iti dvitiyah patalah. Then follows the exposition of p. 30, l. 9—p. 31, l. 9. At the end we read: iti dahane triiyah patalah.

On the relation of the Jaiminigrhyasutra to the other txts of the Jaiminīyas the following may be said. From various facts it is clear, that our sutra is a genuine text of the Jaiminīyas and that it attaches itself to the other books of this śākhā.

While in the list of Veda-teachers, to whom at the utsarga ceremony libations of water are to be presented, the Rāṇāyanīyas begin with Rāṇāyani and end with Jaimini (cp. Simon, Beitrage zur Kenntniss der Vedischen Schuler, p. 27, rem. 1, and Subrahmaṇyavidvān, Gobhilagṛhyaprakā-sikā; p. 113), the Jaiminigṛhya mentions Jaimini Talvakāra in the first place (cp. the text, p. 14, l. 11).

The Vrātikavrata prepares the student for the study of the Vratas, i. e. of those parvans of the Samhitā, which begin with the vrataparvan; thus the commentary, and cp. Jaim. grhs. p. 15, l. 8. This statement agrees with the sequence of the Sāmans as handed down by the Jaiminī-yas, this śākhā beginning the Āraṇyaka with the vrataparvan, in contrast with the tradition of the Kauthuma-Rāṇāyanīyas who begin with the arkaparvan, cp. Jaim. ārṣ. br. p. 23 and Ārṣeyabrāhmaṇa (Kauth.) p. 62, both cited according to Burnell., edition of these texts.

The Aupanisada vrata prepares for the study of the Upanisada, which according to Śrīnivāsa, comprises ten adhyāyas. This statement seems not to agree with other facts, as the Jaiminīya upanisad brāhmaṇa, edited by Ortel comprises not ten adhyāyas, but twelve anuvākās. On the other hand the assertion of Śrīnivāsa, does agree with

a communication made by Burnell to Max Müller (see Sacred Books of the East, vol. I, p. Xc.): "The Kena upaniṣad comprises the 135-145 Khaṇḍas or the tenth anuvāka" (that is, of the Jaiminīya brāhmaṇa).

Most conclusive, however, is the fact that our Sûtra

Most conclusive, however, is the fact that our Sûtra refers repeatedly to the Jaiminīyasamhitā, indicating by their pratīka the verses, that are to be taken from this Samhitā and thus presupposing it as known to its readers (or auditors?). So e. g. the puruṣasûkta according to the Subodhinī (see p. 44, l. 15) has seven verses, whereas the Kauthuma recension knows only five. This is in harmony with the Samhitā, where the seven verses of this sûkta are handed down in II. 3. 6-II. 4. 2.

The Jaiminīyabrāhmaṇa also is supposed to be familiar to those, who accept the domestic ritual of our Sûtra as their own. This is clearly seen from Jaim. grhs. II. 4 (p. 29, l. 12), where the author refers to the 48th. and 46th. anuvāka of the first book of the Brāhmaṇa (see J. A. O. S., vol. XIX, p. 106, 103).

There is one point of linguistic character, where our Sûtra harmonizes with the tradition of the Jaiminīyas, viz. the use of the Tamil-malayālam ! instead of Sanskṛt d; this ! occurs twice: in Kâra i (p. 14, l. 12) and in ilopahavana.

That Hindu tradition itself knew our Sūtra to be that of Jaimini is proved by a citation (this is the only passage, where I found the Jaiminigrhya cited) found in the unpublished Bhāṣya of Sāyaṇa on the Darśapūraṇumasasūtra of Baudhāyana. Sāyaṇa here says: talavakārakalpe jaimini's cāha: āhitāgue's cet pūrvam jāyā mriveta tām nirmanthyena dahet saṃtapanena veti. The passage occurs Jaim. gṛhs. II. 5 (beg.).

About the relation of the Jaiminigrhyasûtra to the other Grhyasûtras of the Sāmaveda we remark that our Sûtra, as is to be expected, has a closer affinity to the Sûtras of the Sāmaveda (Gobhila and Khādīra). than to the Sūtras of ar v other Veda. Whereas Gobbila and Khādira differ from one another principally in the distribution of the materials, the Khādira, moreover, being more concise than the Gobhilasûtra, the Jaiminisútra as compared with them, has a totally independent character. It is true that many a sentence of the Jaiminisûtra agrees verbally with the Gobhilasûtra: compare Gobh. I. 1. 9 with Jaim. 1. 2-3 (we remark the ungrammatical prâcyah in Jaim.); Gobh. I. 1. 10 with Jaim. 1. 3; Gobh. I. 5. 15 with Jaim. 1. 9—10; Gobh. I. 5. 18 with Jaim. 1. 11-12; Gobh. IV. 5. 4 with Jaim. 2. 3; Gobh. IV. 5. 5 with Jaim. 2. 3 (here Khādira and Jaim, agree, in opposition to Gobbila, as both texts reckon the parisamūhana and bhūmyālambhana to the paribhāṣās); Gobh. III. 3. 2-5 with Jaim. 14. 7-8; Gobh. III. 2. 51 with Jaim. 14. 15; Gobh. III. 3. 9—10 with Jaim. 14. 16-17; Gobh. III. 1. 29 with Jaim. 15. 4-5; Gobh. III. 2. 11 with Jaim. 15. 5; Gobh. III. 2. 12 with Jaim. ib.; Gobh. III. 2. 1-4 with Jaim. 15. 10-11; Gobh. III. 2. 6 with Jaim. 15. 11; Gobh. III. 2. 5, 18, 19 with Jaim. 15. 12; Gobh. III. 2. 29 with Jaim. 15. 16-17; Gobh. III. 2. 52 with Jaim. 16. 5; Gobh. III. 5. 3 with 1aim. 18. 4; Gobh. III. 5. 11, 12, 14 with Jaim. 18. 4-5; Gobh. III. 5. 32-34 with Jaim. 18. 4-6; Gobh. III. 5. 13 with Jaim. 18. 6; Gobh. III. 5. 31 with Jaim. 18. 6; Gobh. III. 5. 7-10 with Jaim. 18. 7-9; Gobh. III. 5. 21-22 with Jaim. 18, 10-12; Gobh. II. 1. 21 with Jaim. 20. 5. Some of these sûtra-sentences are found also in the Khādirasûtra, but usually in a more or less (different wording. So our Jaiminisûtra stands nearer to the Gobhila-than to the Khādirasûtra. This fact does not necessarily compel us to suppose, that it is caused by direct influence of the one on the other Sûtia, as it is more probable that the Samavedins from older times possessed a common stock of ritual prescriptions, from which each of them drew.

Whilst the Gobhila and Khādira sutras stand very near to one another and especially have this fact in common, that both of them acknowledge the Mantrabrahmana as their authority for the mantras, cating the mantra taken from this source by its pratīka, the Jaiminisútra in this respect also stands by itself. Many a mantra given by the Mantrabrāhmana is found in the Jaiminisútra also, but it is here given always sakalapathena and, as is seen from the list of mantras at the end of this edition, never wholly agreeing. Not a few times do we find a mantra in the Jaiminisútra occuring also the Mantrabrahmana, in but in a wording agreeing more closely with the recension of the texts of the Black or White Yajurveda. Further it is to be remarked, that our Jaimini text contains some mantras, which as yet are known only from the Kāthakagrhyasútra.

We may close this Introduction with a few remarks concerning the relation of our Sūtra to some texts outside the Sāmaveda. In the second part of our Sūtra we met with some whole chapters, which, mutatis mutandis, are found also in other texts. So the last four chapters occur also in texts of the Baudhāyanīyas. The grhavidhi (II. 6) is found almost verbally agreeing in Baudh. grhyapariśista (I. 16); the adbhutaśānti (II. 7) occurs, somewhat longer, in Baudh. grhyasûtra III. 9, the mantras, as is to be expected, differing; the anasnatsamhitākalpa (II. 8) has its counterpart and perhaps its origin in Baudh. dharmasutra III. 9., whilst finally the grahavidhi agrees nearly verbally with Baudh. gṛhyapariśiṣṭa I. 15. I, for my part, am inclined to believe—we cannot prove it with absolute certainly—that we must admit the possibility of the Jaiminisutra having borrowed these parts from Baudhayana. On the whole, the texts of the Baudhāyanīyas have become very popular in Southern India and have influenced apparently also other texts of the Sāmaveda, especially the still unpublished Pari-sista, the contents of which are given by Winternitz in his Catalogue of South Indian Manuscripts, London 1902, page 120.

#### CONTENTS.

|              | 001(12)               | 120.                        |
|--------------|-----------------------|-----------------------------|
| 1. 14.       | pākayajāatantram.     | पाकयज्ञतन्त्रम् ।           |
| 5.           | puṃsuvanam.           | पुंसवनम् ।                  |
| 6.           | nāndīmukhaśrāddham.   | नान्दीमुखश्राद्धम् ।        |
| 7.           | sīmantonnayanam.      | सीमन्तोष्गयनम्।             |
| 8.           | jātakarma.            | जातकर्म ।                   |
| 9.           | nāmakarma.            | नामकर्म ।                   |
| 10.          | prāśanakarma.         | प्राशनकर्म ।                |
| II.          | caudam.               | चौडम्।                      |
| 12.          | upanayanam.           | उपनयनम् ।                   |
| 13.          | sandhyopāsanam.       | सन्ध्योपासनम् ।             |
| 14.          | upākaraņam.           | उपाकरणम् ।                  |
| 15.          | utsargah.             | उत्सर्गः ।                  |
| 16–18.       | vratāni (godânam 18). | व्रतानि (गोदानम् १८) ।      |
| 19.          | samāvartanam.         | समावर्तनम् ।                |
| 20-22.       | vivâhaḥ.              | विवाहः।                     |
| ·23 <b>.</b> | sâyamprâtarhomau;     | सायंप्रातहोमौः वैश्वदेवम् । |
|              | vaisvadevam.          |                             |
| 24.          | navayajñah.           | नवयञ्चः।                    |
| II. 1–2.     | śrâddham.             | श्राद्धम्।                  |
| 3.           | astakah.              | श्रएकाः।                    |
| 4.           | aurdhvadehikam.       | श्रीर्ध्वदेहिकम् ।          |
| 5.           | udakaran im, asthi-   | उदकरणम्, श्रस्थिसञ्चयनम्।   |
|              | samcayanam.           |                             |
| 6.           | gṛhavidhili.          | गृहविधिः।                   |
| 7.           | adbhutasantih.        | त्रव् <b>भुतशान्तिः</b>     |
| 8.           | anasnatsamhitakalpah  |                             |
| 9.           | grahśântiḥ.           | प्रहशान्तिः ।               |

# \*त्रो३म्\*

श्रथातो ऽप्रिं प्रगोष्यन्त्रागुदक्त्रवणमस्युच्य श्र्थिखलं लच्चगं कुर्यान्मध्ये प्राचीं रेखामुल्लिख्योदीचीं च संहितां पश्चातिस्रो मध्ये प्राच्यो Sभ्युच्याप्रिं प्रतिष्ठापये द्वर्श्ववः खरिति लच्चणादृदेषा सर्वत्रा-थातः पाकयज्ञान्व्याख्यास्यामो हुतो ऽहुतः प्रहुतः प्राशित इति तेषामेकाग्री होमो नित्ये यज्ञोपवीतोदकाचमने दर्शपूर्णमासतन्त्राः ५ स्रतन्त्रा वा दिच्चातो ऽग्रेः पूर्णपात्रम्रुपनिदधाति स्रवं चापां पूर्णम्रत्तरतो ऽग्नेरिध्माबहिर्देवस्य त्वा सवितुः प्रसवे ऽश्विनोबीहुम्यां पूष्णो इस्ताभ्यां प्रोचामीति<sup>२</sup> प्रोचितम्रुपकृतं भवति सकृद्यजुषा द्विस्तुर्णी खादिरः पालाशो वेध्मस्तदलाभे विभीतकतिल्वकबाध-कनिम्बराजवृत्त्वशल्मल्यरल्रद्धित्यकोविदारश्रेष्मातकवर्जं सर्ववन- १० स्पतीनामिष्म: कुशालाभे शूकतृणशरशीर्यबन्बजमुतवनलशुएठवर्ज सर्वतृगानि शुक्रा: सुमनसस्तासामलाभे जपारूपकाकुत्थाभण्डीकुर-एडकवर्ज<sup>३</sup> गन्धवत्यो वा सर्ववर्णाश्रतस्र त्राज्यप्रकृतयो भवन्त्युधन्यं ४ वा वाह्यं वा दिध वा पर्या वा पश्चादग्नेराचमनं त्रिराचामेद्विः परिमृजेत्सकृदुपस्पृशेत्पादावभ्युच्य शिरश्र शीषग्यान्त्रागानुपस्पृशदर्प १४

<sup>&#</sup>x27;9 प्रणेष्यन् M'; प्रणाष्यन् M'; प्रणायिष्यन् B text and comm.

२ M1: देवस्य त्वेति सावित्रेण instead of देवस्य ... प्रोचामाति.

३ काकुत्थम $^{\circ}$   $M^{1}$ .  $\forall$  ऊधन्यं B (comm.); उधन्यं B (t); उदन्यं  $M^{1}$ ; ऊद्धन्य $M^{2}$  (t); उ(?)द्धन्यं  $M^{2}$  (comm.).

u om. all exc. M1.

६ आचामे $^{\circ}$  B; आचमे $^{\circ}$  M $^{\circ}$ , M $^{\circ}$ .

उपस्पृश्य पश्चादग्रेरुपसमाहितस्योपविश्य दिश्व न पाणिना भूमिमा-रम्य जपतीदं भूमेभेजामह इदं मद्रं सुमङ्गलं परा सपत्नान्वाधस्वा-न्येषां विन्द ते धनमिति वस्वन्तं रात्रिश्चेदिमंस्तोम्येन तृचेनाप्तिं परिसमूहेदाद्यया वा त्रिः प्रस्तरस्रुपसंगृद्य प्रतिदिशं परिस्तृखाति « दिश्चणुरस्तादुपक्रम्याप्रैर्म्लानि अद्यादयन्पश्चाद्योपस्तीर्योलपराजिम्या-स्रपहरेदादिक्योत्तरः । सन्धः ॥ १॥

प्रस्तरात्पवित्रे गृहाति प्रादेशमात्रे समे अप्रशीर्खाप्रे अनन्तर्गमें श्रक्तुष्टेनोपकनिष्टिकया च धारयक्षनखेन छिनात्त पावित्रे स्थो वैष्णव्याविति त्रिरूर्ध्वमद्भिरनुमार्जयेद्विष्णोर्मनसा पूते स्थ इति १० सकुद्यजुषा द्विस्तुर्च्या पात्रस्योपरिष्टात्पवित्रे धारयञ्जाज्यमासिच्योत्त-रेखाग्निमङ्गाराश्विरुद्ध तेष्वधिश्वित्यावद्योत्य दर्भतरुखाभ्यां प्रत्यस्य न्निः पर्यप्रिप कृत्वोदगुद्धास्य प्रत्युद्धाङ्गारानुदगग्राभ्यां पवित्राभ्यां त्रिरुत्यु-नात्याज्यं च हविश्व प्रणीताश्व सूवं च देवस्त्वा सवितोत्पुना-त्विञ्चिद्रेश पवित्रेश वसोः सूर्यस्य रश्मिभिरिति देवो व इति १४ प्रगीताः पुनराहारमाज्यस्य सक्रद्यजुषा द्विस्तृष्णीग्रुत्तरतो **ऽ**द्रेः प्रकाताः प्रकाय दभैः प्रच्छाद्य दिच्चिता प्रेमेः प्रस्तरं निधाय प्रस्तरस्रोपरिष्टात्पवित्रे निघाय विरूपाचं जपत्यों तपश्च तेजश्च सत्यं चात्मा च धृतिश्र धर्मश्र सन्तं च त्यागश्र प्रक्षा च प्रक्ष च तानि प्रपद्ये तानि मामवन्तु भूर्श्ववः स्वरों महान्तमात्मान-२० मध्यारोहामि विरूपाची ऽसि दन्ताजिस्तस्य ते शय्या पर्धे गृहा श्रन्तरिन्ने ते विमितं हिरएमयं वहेवानां हृदयान्ययस्मये कुम्भे

९ भालभ्य B.

२ उपकम्य  $M^*$ , B(c); उपकास B(t); उपकसः  $M^1$ .

३ Thus M²; °श्वाद्वोपरिस्ती° B, M¹. ४ °मिं M¹.

u सत्वं B. सत्यं M1. ६ गृहान्तरि or प्रहा° all.

प हिरग्मयं B (text and comm.) M2; हिरग्यमं M1.

अन्तः संनिहितानि तानि बलभूश्च बलघा च रश्च खो मा प्रमदः सत्यं ते द्वादश पुत्रास्ते त्वा संवत्सरेसंवत्सरे कामप्रेख यञ्जेन याजयित्वा पुनर्शक्षचर्यग्रुपयन्ति त्वं देवानां श्राक्षखो उस्यहं मनुष्याखां श्राक्षखो वे श्राक्षखग्रुपघावति तं त्वोपघावामि जपन्तं मा मा प्रतिजाप्तिजिह्यन्तं मा मा प्रतिहोषीः कुवन्तं मा मा प्रतिकाषीस्त्वां प्रपद्ये त्वया प्रस्नत इदं कर्म करिष्यामि तन्मे समृध्यतां विरूपाचाय दन्ताज्यये श्रक्षाखः पुत्राय ज्येष्ठाय श्रेष्ठाया-मोघाय कर्माधिपतये नम इति ॥ २ ॥

स्रुवं प्रणीतासु प्रणीय निष्टप्य दभैः संमृज्य संमार्गानम्युच्या-यावाधाय दत्तिणं जान्वाच्यामेध्यं चेत्किंचिदाज्ये Sवपद्येत घुणस्त्र्य- १० म्बुका मिचका पिपीलिकेत्या पश्चभ्य उद्धृत्याभ्युच्योत्पूय जुहुयात्प-रिधीन्परिद्धाति मध्यमं स्थवीयसं पश्चादीर्घं मध्यमं दिच्चातः कनीयसम्रत्तरतः संस्पृष्टान्दिचणतो ऽग्नेरपां कोशं निनयत्यदिते Sनुमन्यस्वेत्यनुमते Sनुमन्यस्वेति पश्चात्सरस्वते Sनुमन्यस्वेत्युत्तरतो देव सवितः र प्रसुवेति र त्रिः प्रदिचिणमप्तिं परिषिश्चेदेव सवितः १४ र प्रसुव यझं प्रसुव यझपति भगाय दिच्यो गन्धवेः केतपूः केतं नः पुनातु वाचस्पतिर्वाचं नः स्वदत्विति सकृद्यज्ञषा द्विस्तूप्णीमथे-ध्ममादाय सुवेगाज्यं गृहीत्वाभिघार्याप्रावभ्यादधात्य्यं त इध्म आत्मा 🗸 जातवेदस्तेन वर्धस्व चेध्यस्व चेन्द्धि वर्धय चास्मान्त्रजया पशुभि-र्ब्रह्मवर्चसेनामाद्यन समेधय स्वाहेति मनसाघारी जुहोति संतत-२० मच्याया प्रजापतये स्वाहेत्युत्तरं परिधिसन्धिमन्ववहृत्य स्वामिन्द्राय स्वाहेति दिच्चणं परिधिसन्धिमन्ववद्दत्याघारौ हुत्वाज्यभागी ।

१ रचणो B; नचणो  $M^1$ ; रचनो  $M^2$ . २ only in  $M^1$ .

३ ऋषारेह्त्वा M2; not found in the other sources.

जुद्दोत्यमये स्वाहेत्युत्तरतः सोमाय स्वाहेति दिश्वस्तावन्तरेखाहुतिलोको भूः स्वाहा युदः स्वाहा स्वः स्वाहा भृष्टेवः स्वः
स्वाहेत्यमये अभिषोमाम्यामिति पौर्खमास्यामम् इन्द्रामिम्यामित्यमावास्यायाग्रुत्तरपूर्वाग्रुत्तरपूर्वामाहुति जुद्दोत्यनमिजुद्धदाहुत्याहुति

प्रत्यक् सौविष्टकृतस्थानाभित्यो अग्नः पुरस्तात्स्वष्टकृदन्ते अन्यत्र वेषाहोमाज्यहोमाम्यां न स्विष्टकृतं प्रत्यमिषारयति सुवं सकृदाज्यग्रुपस्तृखाति द्विहेविषो अवद्यति सकृदाज्येनामिषार्य प्रत्यमिषारयत्यन्तुष्टेनान्नुलिभ्यां च मांससंहिताभ्यां द्विहेविषो अवद्यति
द्विराज्येनामिषार्य प्रत्यमिषारयति जामदण्न्यानां तद्वि पश्चावत्तं भवत्यनुष्ट्या तृशकृर्वेन वा एषा होमाष्ट्रत्सर्वत्र ॥ ३ ॥

सपिवतं प्रस्तरमादत्ते तस्याग्राणि कृवे ऽनिक्क दिव्यङ्च्वेति
मध्यमाज्ये ऽन्तरिक्चे ऽङ्च्वेति मूलानि हिविषि पृथिव्यामङ्च्वेति
प्रस्तरात्तृषं निरस्यत्यायुषे त्वेति प्रस्तरमग्रावनुप्रहरत्यग्रये ऽनुमत्ये
स्वाहेति पश्चात्तृष्णमनुप्रहरित द्विषन्तं मे ऽभिषेहि तं चैव प्रदह
प्रस्वाहेति घृतनाक्राः सिमध त्रादधाति समृद्ध्ये स्वाहेति भूमिमारम्य शीर्षण्यान्प्राणानुपस्पृशेदप उपस्पृश्य द्वादश प्रायश्चित्ताः
हुतीर्जुहोत्याकृत्ये स्वाहा ॥ कामाय स्वाहा ॥ समृद्ध्ये स्वाहा ॥
श्वा स्तोमं समर्थय गायत्रेण रथतरं बृहद्गायत्रवर्तनि स्वाहा ॥
उदु त्यं जातवेदसं देवं वहन्ति केतवः । दृशे विश्वाय द्वयं स्वाहा ॥
२० चित्रं देवानामुद्गादनीकं चन्नुर्मित्रस्य वरुणस्याग्नेः । त्राप्ता द्यावापृथिवी अन्तरिक्षं द्वयं श्वात्मा जगतस्तस्थुषश्च स्वाहा ॥ उद्वयं

९ खिष्टकदन्तेनश्रन्यत्र M²; स्विष्टकृतंतेश्रन्यत्र M¹; स्विष्टकृतन्तेन्यत्र B.

र श्रभिषार्य missing in B, M<sup>2</sup>.

३ घृताकाः B.

४ मालभ्य M<sup>2</sup>.

श्र श्राकृत्ये M², B; श्रात्माले M¹.

तमसस्परि स्वः परयन्तो ज्योतिरुत्तरम् । देवं देवत्रा सर्यमगन्म ज्योतिरुत्तमं स्वाहा ।। प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विश्वा जातानि परि ता बभूव । यत्कामास्ते जुहुमलको ऽस्तु वयं स्याम पतयो रयीणां स्वाहा ॥ भूः १ स्वाहा ॥ भ्रुवः स्वाहा ॥ स्वः स्वाहा ॥ भूर्भुवः स्वः भ्वाहेत्यथास्तीर्णान्दर्भानानीय प्रग्रीतानां च स्नवस्य भ चोपरिष्टात्कृत्वापस्नावयञ्जपति सदिस सन्मे भूयाः सर्वमिस सर्व मे भ्रयाः पूर्णमिस पूर्णं मे भ्रया अचितमिस मा मे चेष्ठा इति प्रतिदिशमप उत्सिश्चति प्राच्यां दिशि देवा ऋत्विजो मार्जयन्ता-मिति शाचीनावीती दिच्यास्यां दिशि मासाः पितरो मार्जयन्ता-मिति यज्ञोपवीती भृत्वाप उपस्पृश्य प्रतीच्यां दिशि गृहाः पशवो १० मार्जयन्तामित्यदाच्यां ४ दिश्याप श्रोषधयो वनस्पतयो मार्जयन्तामित्य-ध्वायां विशि यज्ञः संवत्सरो यज्ञपतिर्माज्ञयन्तामिति सम्रदं वः प्रहिशोमीत्यपो निनीय समुद्रं वः प्रहिशोम्यश्विताः स्वां यो-निमपि गच्छत । श्रारेष्टा श्रस्माकं वीराः सन्त मा परासेचि नः स्वमिति यदप्सु ते सरस्वतीत्यक्कष्ठेनोपकानिष्ठिकया चाचिग्री १४ विमृजेद्यदप्सु ते सरस्वति गोष्वश्वेषु यन्मधु । तेन मे वाजि-नीवति ग्रुखमङ्कि सरस्वतीति दभीन्परिधींश्रामावाधाय वामदेव्येन शान्ति कृत्वा त्रिः पर्युच्चेत्सहविष्कं प्रदिच्चिमन्वमंस्थाः प्रासावी-

৭ The Mss. om the visarga constantly before स्ব°.

२ श्रथास्तीर्णन्दर्भान B; यथास्तीर्णं दर्भान M1; विस्तीर्णान् दर्भान M2.

३ Read भवस्रावयन ?

४ इति only in M2.

<sup>4</sup> दिचणायां M1, M2.

<sup>5</sup> Thus runs the text in M<sup>1</sup>. In B M<sup>2</sup> the pratīka is not given at the first place, but the Mantra is found immediately Sakalapāthena and then, after πth, the act, if above p. 3. l. 15. Thus throughout further on.

रिति मन्त्रान्संनमयेत्पूर्श्यात्रम्रुपनिहितं सा दिश्वणा यथाश्रद्धदिश्वणाः पाक्रयक्षाः पूर्श्वपात्रं वा ।। ४ ॥

पुंसवनं तृतीये मास्यन्यत्र गृष्टेर्घृते चरुं श्रपित्वा पृषदाज्यं वा स्थालीपाकवत्संस्कृत्य पुरुषस्क्रेन जुहुयान्माषौ च यवं च " पुन्निक्तं कृत्वा दिधद्रप्सेनैनां प्राशयेत्प्रजापतिः पुरुषः परमेष्ठी स मे पुत्रं ददात्वायुष्मन्तं यशस्विनं सह पत्या जीवस्रभ्यासिमिति न्यग्रोधशुक्तं फलाभ्याग्रपहितं शुक्ररक्ताभ्यां स्त्राभ्यां प्रथित्वा कराठेः धारयेद्धुवकुमारायत्याच्चतं वासो दक्षिणाः॥ ५॥

अथातो नान्दीग्रेखेम्यः पितृम्यः पूर्वेद्युर्च्याख्यास्याम आपूर्यमा१० खपन्ने पुण्ये नन्तने श्रः कारिष्यामीति श्रो भूते वाकं संस्कृत्य
श्रुचीन् श्रोत्रियान्त्राह्मखाननुमन्त्रयते श्रुचिः शुक्रमनार्द्रमाच्छाद्य
यक्षोपवीत्यप आचम्य चतुःशुक्रान्वलीन्हरती दिघ तण्डुलाः
सुरिम शुक्राः सुमनस इत्यग्न्यायतने प्रागप्रान्दभीन्संस्तीर्याप्रये
सोमाय प्रजापतये विश्वेभ्यो देवेभ्य ऋषिभ्यो भूतेभ्यः पितृभ्यः
१४ सर्वाभ्यो देवताभ्यो नम इति हविष्यमकं ब्राह्मखोभ्यः प्रदाय दश्ला
माषमत्स्यमांसभक्त्याशनीरित्यपरमथ चतुष्ट्यमादाय ब्रीहियवपुष्पसर्वपाखीति सह तैरेवोदकुम्भमादाय मनः समाधीयतां प्रसीदन्तु
भवन्त इत्युक्ता सप्रखवं नान्दीग्रुखाः पितरः प्रीयन्तामित्येवं
यथार्थमितरे प्रतिब्रयुः ।। ६ ।।

२० र्सीमन्तोभयनं चतुर्थे मासि षष्ठे ऽष्टमे वा पूर्वपत्ते पुरुषे नक्षत्रे हस्तोत्तराभिर्वा कुर्यात्तिलग्रुद्गमिश्रं स्थालीपाकं श्रपयित्वान्वार•भायां जुहुयान्महाव्याहतिभिर्द्वत्वा प्राजापत्यया चाथैनां पश्चा-

<sup>9</sup> Repetition of the last two words only in B.

२ Thus M2; कर्ण B. ३ B repeats the last three words.

४ प्राजापत्यर्यचा M2.

दमेमद्रपीठ व्यवेश्येरकायां वाहतोत्तरायां तस्ये त्रिः शुक्रया शलल्या प्राण्यसंमितं सीमन्तं कुर्याच्छुक्रेना मूर्भः प्राण्याय त्वापानाय त्वा व्यानाय त्वेत्यथास्या दिख्यं केशान्तं स्रिग्भिरलंकृत्य तथोत्तरं हिरएयवतीनामपां कांस्यं प्रियत्वा तत्रैनामवेश्वयनपृच्छेद्धं भूभ्रेवः स्वः किं पश्यसीति परा प्रत्याह प्रजां पश्चन्सौमाग्यं मद्यं दिर्धमायुः पत्युरिति वासो दिश्वणा हिरएयं वा ॥ ७ ॥

कमारे जाते जातकर्म प्राक्स्तनप्राशनाद्वीहिं च यवं च जा-तरूपेणावघृष्येदमक्मिति प्राश्येदिदमक्ममयं रस इदं प्राग्नेनामृतं सह पृथिवी ते माता द्यौः पिता जीवाहि शरदः शतं परयाहि शरदः शतमित्यथैनमभिमन्त्रयते Sङ्गादङ्गात्संभवसि दृदयाद्यि जायसे । १० श्रात्मा वै पत्रनामासि स जीव शरदः शतं परयाहि शरदः शतमित्यथैनं परिददात्यह्वे त्वा परिददाम्यहस्त्वा राज्ये परिददातु रात्रिस्त्वाहोरात्राम्यां परिद्वात्वहोरात्रौ त्वार्धमासेम्यः परिद्वत्ताम-र्षमासास्त्वा मासेभ्यः परिददतु मासास्त्वर्तुभ्यः परिददन्तृतवस्त्वा संवत्सराय परिददत संवत्सरस्त्वा जराये मृत्यवे परिददात्विति १४ को Sस कतमो Sसीत्याइ सं मासं । प्रविशासावित्यथास्य गुसं नाम ददाति वेदो ऽसीत्यथास्य मूर्धानग्रुपजिघत्यरमा भव परशुर्भव हिरएयमस्तृतं भव पशुनां त्वा हिंकारेखाभिजिन्नामीत्येवसेव प्रवा-सादेत्य पुत्राणां मूर्धानमुपजिघति फलीकरणमिश्रान्सर्पपान्दशरा-त्रमग्री जुहुयात् शराडायेति द्वाभ्यां शराडाय मकीयोपवीराय शी- १० यिडकेर उल्**खलो मलिम्ळुचो दुणाशि** च्यवनो नश्यतादितः भ

९ °पीठमुप° all; cp. Par. Grhs. I. 15. 4. २ The Mss. om the visarga. ३ सम्मासं B, M<sup>2</sup>ं शर्मासं M<sup>2</sup> (cp. Mantr. br. I. 5. 14). ४ इंगोर्श M<sup>2</sup>. ४ Without visarga the Mss.

स्वाहा । आलिखन्त्रिलिखअनिमिषन् किंवदन्त<sup>१</sup> उपश्रुतिरर्यम्णः इम्मी शत्रुः पात्रपाखिनिंपुणहान्त्रीग्रुखः सर्पपारुखो नश्यतादितः<sup>२</sup> स्वाहेति दशरात्रं दम्पती स्नतको भवतस्तस्यान्ते स्नात्वोत्था-नम् ॥ = ॥

भ श्रियातो नामकर्म पूर्वपन्ने पुरुषे नचन्ने द्वादश्यां ना पिता नाम कुर्यादाचार्यो वा तमहतेन वाससा समनुपिरगृद्य पिता- के नासीत तस्य नामधेयं दद्याद खन्नरं चतुरचरं वा घोषवदा- धन्तरन्तस्थमनुनचन्नमनुदैवतमनुनामातद्भितमाकारान्तं स्त्रिये यथा- थे वा कुमारयञ्जेषु च नचन्नं नचन्नदैवतं तिथिमिति यजते । ऽष्टावन्या जुष्टा देवता यजते ऽष्टि धन्वन्तिर्भ प्रजापितिमिन्द्रं वस्त्रद्भानादित्यान्विश्वान्देवानित्येतासु स्वष्टासु सर्वा देवता अभीष्टा भवन्ति ॥ ६ ॥

अथातः प्राशनकर्म पूर्वपचे पुरुषे नचत्रे ब्राह्मसानमोजियत्वा हविष्यमभं प्राशयेदभयते ऽब्रस्य नो देखनमीवस्य शुष्मिसाः। प्र १४ प्रदातारं तारिष ऊर्जं नो धेहि द्विपदे शं चतुष्पद इति ॥ १०॥

तृतीये संवत्सरे जटाः कुर्वीत गर्भतृतीय इत्येक उदगग्रने पूर्वपन्ने पुरुषे नन्तने ब्राह्मणान्स्वास्तिवाच्यापराह्वे ऽग्निं प्रण्यित्वा दिच्छतो ऽग्नेश्वत्वारि पूर्णपात्राणि निदध्याद्रीहियवानामभितो मध्ये तिलमाषाणामाचान्तोदके ऽन्वारब्धे जुहुयान्महाव्याहृतिभिद्गुत्वा

গ Thus B; किंबदन्तीम् M¹; किंबदन्ती M². For the two mantras cp. Par. grhs. I. 16. 23.

Representation Not Without visarga the Mss.

३ Ma instead of यथार्थ : श्रमिधानसमर्थ.

in M<sup>1</sup> begins a new Khanda; consequently this recension has one Khanda more in the first prasna.

प्र Thus B M1; आर्थन घ° M2; read ऋग्विधन्वन्तरी ?

६ Thus B; एतास्वष्टामु M¹; एतास्वष्टा M².

विरूपाचेगात्र पश्चमीं जुहोति सर्वोषधीभि स्फाएटमुदकमानयान्ति! त्रीहियवास्तिलमाषा इत्येतत्सर्वोषधमायमगात्सविता चुरेखेति च्चरमादत्त त्रायमगात्सविता चुरेण विश्वेदेवैरनुमतो मरुद्भिः । स नः शिवो भवतु विश्वकर्मा युग्रं पात खस्तिभिः सदा न इत्युष्णेन वाय ३ उदकेने हीत्युदकमादत्त उष्णेन वाय २ उदकेने हादितिः केशा- ४ न्वपत्वित्याप उन्दन्तु जीवस इति दिच्च केशान्तमभ्युन्दादाप उन्दन्तु जीवसे दीर्घायुष्ट्राय वर्चस इति तसिस्तिस्रो दर्भपिञ्जूलीरु-पद्धात्येकां वा धारयतु प्रजापितरिति धारयेद्धारयतु प्रजापितः <sup>३</sup>पुनः पुनः सुवप्तत्रा इत्यूर्ध्वं त्रिरादर्शेन स्पृष्ट्रा येन धातेति चुरे**ण** ञ्जिन्धाद्येन धाता बृहस्पतेरग्नेरिन्द्रस्य चायुषे ऽवपत् । तेन त<sup>१०</sup> त्रायुषे वपामि सुश्लोक्याय स्वम्तय इति येन तःप्रजापतिर्मरूद्भ्यो<sup>५</sup> गृहमेधिभ्यो ऽत्रपत् । तेन त त्रायुषे वपामि सुश्लोक्याय खत्तय इति येन भूयश्वरात्ययं ज्योक च पश्याति सूर्यम्। तेन त आयुषे वपामि सुश्लोक्याय स्त्रस्तय इत्येवं पश्चात्तथोत्तरतः प्रतिमश्रं केशांश्र दर्भिपञ्जलीशेषांश्रानदुहे गोमये ऽभूमिस्पृष्टे निदध्याद्राह्म- <sup>१४</sup> ग्रस्य पुरस्तात्पश्चादितरयोर्विश्वयोर्यत्चुरेशिति नापिताय चुरं प्रयच्छे-द्यत्त्त्रुरेश मम्ला वप्ता वपसि नापिताङ्गानि शुद्धानि कुर्वायुर्वेची मा हिंमीर्नापितेति यथेषां गोत्रकल्पः कुलकल्पो वाप्लुते प्रायश्चि-त्तिर्ज्जिहुयादावृतैव स्त्रियाः कुर्यादमत्रं समन्नं चेत्पश्चाज्जुहुयादथास्य

१ The MSS. have mostly स्फाग्ड<sup>o</sup> (गड and गट are often confounded in Grantha); is the text corrupted from भी: फागरमु<sup>o</sup> or is स्फाग्ट equal to फाग्ट ? Comm. मह कांधतं.

२ Thus B, M<sup>1</sup>; वायबुद<sup>o</sup> M<sup>2</sup>. ३ B M<sup>2</sup> om. पुनः पुनः

४ अप्रेर् alone in M2. k Thus M1 M2; instead of येन तन् B: यन. ६ Thus M1, M2; पश्चाइथी B.

७ Thus B; जुरेगामम्ला  $M^1$ ; मन्मला  $M^2$ .

मुर्भानमारभ्य जपति त्रियायुपं १ कश्यपस्य जमदग्रेसियायुपं १ यहेवानां त्रियायुषं १ तत्ते अस्त् १ त्रियायुषमिति धान्यपन्वले गोष्टे वा केशाकिखनेत्कुशलीकर्ता पूर्णपात्राणि हरेद्रीर्दिचिणा ॥११॥ सप्तमे ब्राह्मणम्पनयीत३ पश्चमे ब्रह्मवर्चसकामं नवमे त्वाय-४ ष्काममेकादशे चत्रियं द्वादशे वैश्यं नाति पोडशमपनयीत्र प्रसृष्टशृष्यो<sup>भ</sup> होष शृष्लीभूतो भवतीति तत एनं स्नातमलं कृत-माक्राचं कतनापितकत्यमानयन्ति तमहतेन वाससा परिदर्धात परीमं सोमेति यथावर्ण परीमं सोम ब्रह्मणा महे श्रोत्राय दध्मिन । यथेमं जरिमा सा ६ याज्ज्योक ६ श्रोत्रे आधि जागराजीवाहि शरदः १० शतं पश्याहि शरदः शतमिति परीममिन्द्र ब्रह्मणा महे राष्ट्राय दध्मसि । यथेमं जरिमा गण् याज्ज्योग्राष्ट्रेण् त्राधि जागराजीवाहि शरदः शतं परयाहि शरदः शतमिति परीमं पोष ब्रह्मणा महे पोषाय दध्मसि । यथेमं जरिमा गा प्याज्ज्योक पोषे अधि जा-गराजीवाहि शरदः शतं पश्याहि शरदः शतमित्यथैनं पश्चाद्वेषः १४ <u>प्राचाल्यपुपवेरय</u> यज्ञोपवीतिनमाचार्य माचामयत्याचान्तग्रुत्थाप्योत्त-रतो इमेः प्राचो दभानास्तीर्य तेष्वचतमश्मानमत्याधाय तत्रैनं दिच्छोन पादेनारमानमधिष्ठापयेदिममश्मानमारोहाश्मेव त्वं स्थिरो भव हि. षन्तमपनाधस्व ६ मा च त्वा द्विषतो वधीदित्यथैनं पश्चादग्रेः प्रा-ङ्ग्रुखग्रुपवेश्योत्तरत आचार्या Sन्त्रारब्धे जुहुयान्महाव्याद्दृतिभिर्हृत्वा २॰ वेदाहुतिभिश्व संपातमास्ये भूर्ऋचः १० स्वाहेति प्रतिमन्नं भूर्ऋचः १०

१ त्र्यायु $^{\circ}$  B. २ स्तु B. ३ उपनयते B; उपनयत  $M^{\circ}$ . उपनीयत  $M^{\circ}$ 

ध Thus B; उपनीयत M1; उपनयेत M2. 💢 प्रस्नस्त o M1, M2.

**६** स्त्रयाज्ञो<sup>o</sup> B, M<sup>1</sup>, M<sup>2</sup>. **७** स्त्रयन्ज्यो<sup>o</sup> B; स्त्रयाज्यो<sup>o</sup> M<sup>1</sup>; missing in M<sup>2</sup>.  $\Box$  स्त्रयान्ज्यो<sup>o</sup> B; स्त्रयाज्यो<sup>o</sup> M<sup>1</sup>; missing in M<sup>2</sup>.

६ अत्रवाभ<sup>o</sup> M<sup>1</sup> M<sup>2</sup>. १० The Visarga not in the MSS.

स्वाहा अवो यजंषि स्वाहा स्वः सामानि स्वाहेति प्राशितमा-चान्तग्रत्थाप्य नमो वातायेन्येनं १ प्रदक्षिणमप्रिं परिणयेश्वमो वाताय नमो अस्त्वग्नये नमः पृथिव्ये नम श्रोषधीम्यो नमो वो Seष्टाय बृहते करोमीत्यधिगन्तरिधगच्छ प्रदातः प्रयच्छासावमुर्ध्मे वेदमि-त्यथैनं पश्चादम्नेः प्राङ्गुखमवस्थाप्य पुरस्तादाचार्यः प्रत्यङ्गुखस्तावञ्ज- 🔧 ली कुरुत उत्तरत आचार्थस्तमन्ये। ऽद्भिः पूरयेभिस्नावेशेतरस्य पूरणमथेनं संशास्ति ब्रह्मचर्यमगाम्रुप मा नयस्वेति को नामा-सीत्यसाविति नामधेयं दद्यात्तत्राचार्यो जपति हिं भूभेवः खरा-गन्त्रा समगन्महि प्र सु मर्त्य युयोतन । श्रारेष्टाः संचरेमहि खस्ति चरतादयमित्यथास्य दिवागेन हस्तेन दिवागं हस्तं गृहातीन्द्रस्ते 'े हस्तमग्रभीद्धाताध हस्तमग्रभीत्पूषा हस्तमग्रभीत्सविता हस्तमग्रभी-दर्यमा हस्तमग्रभीन्मित्रस्त्वमास धर्मणाभिराचार्यस्तवेति प्राणानां ग्रन्थिरसीति नाभिदेशमारभ्य अपति प्राणानां ग्रन्थिरसि मा विस्नसामृत मृत्योरन्तरं कुर्विति दिच्चणमंसमन्ववमृश्य मयि त्रत इति हृदयदेशमारभ्य अपित माथि ब्रते हृदयं ते ब्रम्त मम चित्तमनु १४ चित्तं ते अस्तु । मम वाचमेकत्रतो जुषस्य बृहस्पतिस्त्वा नियुनक्तु मयीत्यर्थेनं परिद्दात्यप्रये त्वा परिद्दामि वायवे त्वा परिद्दामि दवाय त्वा सवित्रे परिददाम्यद्भग्यस्त्वाषधीभ्यः परिददामि सर्वेभ्यस्त्वा देवेभ्यः परिददामि सर्वेभ्यस्त्वा भृतेभ्यः परिददाम्यरिष्द्या इत्यर्थेनं संशास्ति ब्रह्मचार्यसि समिध आधेद्यपो ऽशान कर्म कुरु मा दिवा २० स्वाप्सीरित्यप्रये समिधमाहार्षमिति घतेनाकाः समिध आदधात्यप्रये

१ Cp. page 5 note 6. २ स्वम्र M<sup>1</sup>, M<sup>2</sup>.

३ श्राचार्यःतम्  ${f B}$  ; श्राचार्यस्यतम्  ${f M}^2$  ; श्राचार्यस्थतम्  ${f M}^1$ .

ध M¹ here and further on throughout अग्रहीन. 👃 आलभ्य M², B.

समिधमाहार्षे १ बृहते जातवेदसे । यथा त्वमग्रे समिधा ममिध्यस अन्यमहमायुषा वर्चसा तेजसा सन्या मेध्या प्रज्ञया प्रशु-भित्रेष्ठावर्चसेनाबाद्येन धनेन समेधिषीय स्याहा ॥ अप्सरासु या मेघा गन्धर्वेषु च यन्मनः । दैवी मेघा मनुष्यजा सा मां मेघा <sup>५</sup> सुरभिर्जुषतां स्वाहा ॥ भूः ३ स्वाहा भुवः ३ स्वाहा स्वः ३ स्वाहा भृर्भुवः स्वः स्वाहेतीयं दुरुक्वादिति मेखलामावधीत इयं दुरुक्वा त्परिबाधमाना वर्ण पवित्रं पुनती म आगात्। प्राणापानाभ्यां बलमाभरन्ती स्वसा देवी सुभगा मेखलेयम्।। ऋतस्य गोप्ती तपसः परस्पी भारती रचः सहमाना अरातीः । सा मा समन्तादिभपर्येहि १० भद्रे भतारस्ते मेखले मा रिषामेति मौर्झी ब्राह्मणस्य राजन्यस्य मुझमिश्रां तामलीं वेश्यस्य मौझीं वा सर्वेषामथ परि-धानानि चौमं वा शाएं वान्तरं ब्राह्मएस्यरेणयम्भत्तरं रौरवं राजन्यस्थाजं वेश्यस्येग्येयं वा सर्वेषां स्वस्त्ययनो ऽसीति द्गः इं प्रयच्छेत्प्राणसंभितं पालाशं ब्राह्मणस्य बैन्नं ब्रह्मवर्चसकामस्य १४ नैयत्रोधं राजन्यसौदुम्बरं वैश्यस्य पालाशं वा सर्वेषां मातरं प्रथमं भिन्नेताथान्याः इत्दो भवत्पूर्वया ब्राह्मणो भिन्नेत भवति भिन्नां देहीति भवन्मध्यमया राजन्या भिन्नां भवति देहीति भवदन्त्यया वेश्यो देहि भिन्नां भवति ति न्नां च हिं च न वर्धयेद्भवत्पूर्वया वा सर्वे प्रायश्चित्तं चेदृत्पद्येत जीवा स्थ जीवयत मेत्येनमप <sup>२०</sup> त्राचामयेजीवा स्थ जीवयत मापो नाम स्थामृता नाम स्थ स्वधा

१ आहारियन B. २ प्रश्नया B. ३ All Mss. without visarga. ध परस्ताः and परस्कां M² text and comm.; परिस्ता B text and comm. M¹. ॥ तमला B; तमलां M¹. M².

६ Thus only M2; व्या B, M1. अ सहद: M1, M2; सहदं B.

नाम स्थ तासां वो अश्विषीय सुमतां मा धत्त शिवा मे भवत नमो वो ऽस्तु मा मा हिंसिष्टेति भैक्षप्रपन्याहृतम् ध्वं त्रेत्रात्रात्सा-वित्रीं प्रम्यात्तदहर्वा पश्चादमेः पच्छो ऽधर्चशः सर्वामित्यन् स्य वेदमारम्यामे व्रतपत इति घृतेनाङ्गाः समिध श्चादधात्यमे व्रतपत व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यतां स्वाहा । व्यायो व्रतपते व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यतां स्वाहा । व्रतानां व्रतपते व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यतां स्वाहा । व्रतानां व्रतपते व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यतां स्वाहा । व्रतानां व्रतपते व्रतं चरिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यतां स्वाहिति तदेतहतादेशनं सर्वत्र व्रतसमाप्तावमे व्रतपते व्रतमचारिषं तदशकं तन्मे <u>इराधि</u> स्वाहिति मन्नान्संनमयेदथेनं संशास्ति व्रक्षचार्याचार्याधीनः प्रशान्तो भ ऽधःशायी दण्डमेखलाजिनजटाधारी स्त्र्यनृतमधुमांसगन्धमाल्यवर्जी भवेति त्रिरात्रमक्वारालवणाश्यूर्ध्वः त्रिरात्रात्प्राचीं वोदीचीं वा दिशसपनिष्कस्य पलाशं गत्वा व्याहृतिभिरभ्यज्य स्थालीपाकेनेष्ट्वा पन्नोपवीतं दण्डमित्युदस्य प्रत्येयाद्वार्दिक्तिगा ॥ १२ ॥

सायंत्रातरुदकान्ते पूतो भूत्वा सपिवत्रो ऽद्भिर्माजेयतापोहिष्ठी-११
यामिस्तिसृभिस्तरत्स मन्दी धावतीति चतसृभिर्वामदेच्यमन्ते शुचां
देशे दर्भेष्वासीनो दर्भान्धारयमाणः प्रत्यङ्गुखो वाग्यतः सन्ध्यां मनसा ४
ध्यायेदा नच्चत्राणाग्रुदयादुदितेषु नच्चत्रेषु त्रीन्प्राणायामान्धारियत्वा सावित्रीं सहस्रकृत्व आवर्तयेच्छतकृत्वो वा दशावरमथाभिग्रुपतिष्ठते
ऽप्रे त्वं नो अन्तम इत्यथ वरुणग्रुपतिष्ठते त्वं वरुण उत मित्र १
इत्येतयेवाष्ट्रता प्रातः प्राङ्गुखस्तिष्ठस्रथादित्यग्रुपतिष्ठत उद्वयं तमस-

१ भुक्तीय B ; भिक्तिषीय  $M^1$ ,  $M^2$ . २ उपन्थाह्रत $^{\circ}M^2$ .

३ Thus B; श्रद्धारलव M²; श्रद्ध्यरलव M¹. 🔻 पालाश the Mss.

४ Thus M³; 'पक्षीतद्गड' B, M¹.

स्परीत्यथ मित्रग्रुपतिष्ठते त्र मित्राय प्रार्थम्ण इति स यदि सूर्या-म्युदितः स्र्याभिनिम्नुको वा तच्छेपं सावित्रीं मनसा ध्यायेत्सैव तत्र प्रायश्वित्तिः ॥ १३ ॥

<sup>र्</sup>श्रावरयामुपाकरणं श्रीष्ठपद्यां वा हस्तेन त्रीन्त्राणायामानाः <sup>५</sup> यम्याचम्य<sup>९</sup> सर्वे पुरस्ताञ्जपं जपन्ति सह<sup>२</sup> नो<sup>२</sup> ऽस्त सह नो भ्रनक्त सह नो वीर्यवदस्त मा विद्विषामहे सर्वेषां नो वीर्यवदस्त्वित तेभ्यः सावित्रीं प्रवयाद्यथोपनयने मनसा सामसावित्रीं च सोमं राजानमित्यादितरस्त्रन्दांस्यधीत्य यथार्थमत्त्रत्यानानां दध्नश्च नवाहतीः र्जुहोत्यृषीन्देवांश्ळन्दांस्यृचो यज्ञीष सामान्यृचं साम यजामहे सदस <sup>१</sup>° स्पतिमद्भुतं मेधाकारमित्येतासामेव पूर्वाभि: पद्दिभ: पूर्वं तर्पयेदाचाः र्यमाचार्याश्वर जैमिनिं तलवकारं सात्यमुत्रं राणायनिं दुर्वाससंध च भागुरिं६ गोरुएिडं॰ गोर्गुलविं भगवन्तमीपमन्यवं कारहिं६ सावर्शि गार्ग्य वार्षगएयं दैवन्त्यमित्यतां स्त्रयोदश १० धानावन्तं द-धिकाव्सा<sup>११</sup> इत्येताभ्यामभिमन्त्रच हविःशेषं प्रास्य प्राह्ण प्रधीयत<sup>१२</sup> रम् स्राप्तेये समाप्ते Sज ऐन्द्रे मेषो गोः पावमाने पर्वद्चिणा सब्रह्म-चारिग्रश्रोपसमेतान्भोजयेत्सावित्रमहः १३ काङ्चन्त उत्सर्गे च पत्ति-शीं गात्रिं न मांसमश्रीयाक श्राद्धं न लोमानि संहारयेक स्त्रियम्रपेया-हता जायाम्रपेयाद्वर्षाशरदिकमेतद्वतमधमासमित्येके १४।। १४।।

१ प्राणानापस्याथाचम्य  $\mathbf{M}^1$ ; प्राणायामानाचमाचम्य  $\mathbf{M}^2$ ; प्राणायामानाचम्य  $\mathbf{B}$ .

र शंनात्रस्तु M<sup>2</sup>. ३ What follows, until the end of the khanda, is missing in M<sup>2</sup>. त्राचार्य त्राचार्य च M<sup>1</sup>.

ध प्राणायनि B; राणायिणी M1. 💢 कुरुवासमें B; दवीसम or द्वीसम M1, cp. Simon, Beitr. zur Kenntnis der Vedischen Schulen, S. 28, note. **६** भागुरं M<sup>1</sup>.

७ गीरिंगिडं B, गौरिंगिडं M<sup>1</sup>. ६ गौर्हुलवं B; गौर्गन्तवं M<sup>1</sup>.

<sup>\*</sup> Thus B, but with Tamil-Malavalam /, instead of the तं ; गार्थ° M¹. १० Thus B; देवन्त्रम् M¹. ११ दाधकाव्यामन्ये° B. १२ प्राधायत M¹.

१४ नवंशर<sup>®</sup> M¹. १३ सावित्रांम° the Mss.

र्तेषीग्रत्सर्गो वेदेषु यथास्वं विश्रमन्तां क्रन्दांसि चतुरुत्तराशि शिवेन नो ध्यायन्त्वत्यत्स्रज्याध्यायानध्यायौ व्रतानि चानुपालयन्तो यथास्वं वेदमधीयीरत्रत ऊर्ध्वमभ्रेषु नाधीयते ॥ १५ ॥

गौदानिकब्रातिकौपनिषदाः संवत्सरास्तेषु सायंप्रातरुदकोपस्प-र्शनं नानुपस्प्रश्य भोजनं प्रातः सायग्रपस्पृश्या समिदाधानादर्**ण्या-** 😕 त्समिधमाहृत्यादध्यादादित्यवातिकः संवत्सर एकवासा न युक्तमा-रोहेदादित्यं नान्तर्देधीत छन्नेण महीमासनशयनाभ्यामुपानद्भर्यां चर नोर्ध्वं जान्वोरपः प्रस्नायादन्यत्राचार्यवचनाद्वः।तिके व्रतपर्वादित्यत्रा-तिके शक्तियाएयापनिषद उपनिषदं श्रावयेत ॥ १६॥

द्वादश महानाम्निकाः संवत्सरा नव पद त्रय इति विकल्पाः १० संवत्सरमित्येके पित्रा चेच्छ्रता महानाम्न्यः संवत्सरं ब्रह्मचर्यं चरेच्छुक्नैकवासा व्रतं तु भूयस्तिष्ठेदिवाथासीत नक्नं तस्य कृष्णे भोजनाच्छादने भवत इत्येके शक्कं चैव॰ परिदध्यादागदोपान कृष्णं सर्वास्वप्स्यपस्पृशेदबुक्काः शक्यं इति नावा न प्रस्नायात्प्राणसंशये त्पस्प्रशेदुभयतः अपि वा गाः पाययेत्पश्काः शक्वये इति वर्षे १४ नान्तर्दधीत ऋचेण प्रति वर्षं निष्क्रामेदेवमस्य चरतः कामवर्षी पर्जन्यो भवति ब्रह्मचर्यान्त एकरात्रम्रुपोषित अरएयं गत्वा शैवल-मिश्राणामपां कांसं पूरियन्वा तम्यवेश्य समनुपरिगृह्य निमीलितं तिस्र स्तोत्रिया उपगायत्सपूरीषा १० उपोत्थायाचार्यो ऽहतेन वाससा मुखमस्य परिण्छेत्प्रदिचामुद्दपात्रं धारयंस्तिष्ठेदहःशेषं रात्रिमासीत २०

१ Thus B,  $M^2$ ; गोढ़ा $^{\circ}$   $M^1$ . २ उपनन्नां च om.  $M^1$ . ३ ब्रानिके B,  $M^2$ ; ब्रानिकम्  $M^4$ . ४  $^{\circ}$ नाम्राकाः B,  $M^2$ . ४  $^{\circ}$ नाम्रयः the Mss.

ও चैव M<sup>1</sup>; नैव (sic) B; M<sup>2</sup> om. the words शुक्कं.....दध्यात्.

<sup>⊏</sup> Thus only B; आप्का M¹; अभुका M². ६ B ins. इति ? Thus all (उपागायेत M1); but as the comm. explains उपगायेन by अध्यापयेन, the correction उपगापयेत् is probable.

वाग्यतः श्रो भते ऽरएयं गत्वाग्निम्रुपसमाधाय वत्समुपान्वानीय वास उद्वेष्टयेदुद्यम्य कांसमपोऽभिवीच्च इति वीचेत्स्वरभिवीच्च इत्यादित्यं ज्योतिरभिवीच्च इत्यप्तिं पशुमाभिवीच्च इति वत्सं समन्या यन्तीत्यपः प्रसिच्य वासः कांसं वत्समित्यचार्यायोपहरेत्स्थालीपाकाद्विश्वा-४ मित्रेन्द्रो महानाम्नीश्च यजत इत्याचार्यं सपरिषट्कं भोजयेद्गादिचि-गा ॥ १७॥

्रीडादश वर्षाणि वेदब्रह्मचर्य<sup>६</sup> जननात्प्रभृतीत्येके यावदध्ययनं वा सदा साये समिद।धानं सायंप्रातभें चचरणं द्वे त्रिवृती वर्जये-स्तिइतं च मिंग् त्रिगुणे वोपानहीं पोडशे- गोदानकरणं तत्केशा-१० न्तकरणमित्याचचते चौडकरणेन मन्त्रा व्याख्याता पर्यन्यनेन व्यतादेशनं न त्विह नियक्तग्रहतं वासः सर्वाणि लोमनखानि वापये चित्रखावर्जमित्योद्धाहमनिरुप्तकेशः स्नायाद्वनस्पतेरिति वनस्प-तीनां स्नानीयेन त्वचग्रन्मृद्गीते वनस्पतेस्त्वगसि शोधिन शोधिय मा तां त्वाभिहरे दीघायुष्ट्राय वर्चेस इति वनस्पतीनां गन्धो प्रसिति <sup>१५</sup> स्नात्वानुलेपनेन करुते वनस्पतीनां गन्धो ऽसि पुरायगन्ध पुराय मे गन्धं करु देवमनुष्येषु तं त्वाभिहरे दीर्घायुष्टाय वर्चस इति वनस्प-तीनां पुष्पमसीति स्रजमाबध्नीते वनस्पतीनां पुष्पमसि पुष्यगन्ध पुरायं मे गन्धं कुरु देवमनुष्येषु तं त्वाभिहरे दीर्घायुष्ट्राय वर्चस २० वमनुष्या उभये शोभो Sसि शोभासमहं देवमनुष्येषु रोचो Sसि

१ Thus B; उपन्वनीय  $M^{\dagger}$ ; उपन्वानीय  $M^{2}$ . २ चरेत् ins.  $M^{4}$ .

<sup>3</sup> Thus B M1; सादासाये M2. 8 Thus B; त्रिगुण M1; त्रिगुणा M2.

y Thus M1; "करणेनमन्त्रव्याख्यातं M2; "करणेगव्याख्यातं B.

६ ऋन्मृदर्गाते B ; उन्मृथ्नीते M² ; उन्मृत्नायते M¹.

<sup>9</sup> Thus β M'; अवे ज़ेन M'.

रोचासमहं देवमनुष्येष्वित्यपोद्धृत्य स्नजमादेशयेतोक्ना धर्माः संव-त्सरेषु गौर्दिचिगा ॥ १८॥

वेदमधीत्य व्रतानि चरित्वा ब्राह्मणुः स्नाखन्संभारानुपकल्पयते Sहतं वास एरकां स्नानमनुलेपनं सुमनस आञ्चनमादशेमहते वाससी त्रिवृतं मिं वैणवं दण्डं शुक्के उपानहीं नापित उपक्लूम उत्तरत ५ उपतिष्ठत्येरकामास्तीर्याहतेन वाससोदग्दशेन प्रच्छाद्य तत्रैनं प्रा-श्राखप्रपवेश्य दएडमप्स षादयेद्विषतां र बज्जो ऽसीति मेखलां विस्नं-संयेददत्तममिति तां चैवाप्स षादयत्केशान्तकरग्रेन मन्त्रा व्याख्याताः परिवापनं च शिरो ऽग्रे वपते । ततः श्मश्रीण तत इतराएयङ्गान्य-तुपूर्वेशा केशरमश्रलोमनखान्यश्वत्थस्य मूले निखनेदुदुम्बरस्य १० वापहतो मे पाप्मेति शीतोष्णाभिरद्धिर्दिरएयान्तर्हिताभिरेनं स्ना-पयोब्ज्जवा नः शंतमा भव सुमृडीका सरस्वति मा ते व्योम संदशीति रोहिएयां स्नायात्प्रजापतेवी एतन्नचत्रं प्रजावानभृयासमिति मृगशिरसि स्नायात्सोमस्य वा एतन्नचत्रं सोमेज्या मोपनमेदिति तिष्ये स्नाया-द्बहस्पतेर्वा एतन्नचत्रं ब्रह्म बृहस्पतिर्वेद्यवर्चसी भूयासमिति हस्ते १४ स्नायात्सवितुर्वा एतन्नचत्रं सवितृत्रस्तो भूयासमित्यन्राधासु स्ना-यान्मित्रस्य वा एतन्नचत्रं मित्राणां प्रियो भूयासमिति श्रवणे स्नायाद्विष्णोवी एतत्रचत्रं यज्ञो वै विष्णुर्यज्ञो मोपनमेदिति तम-हतेन वाससा परिदर्धीत परीमं सोमेति सन्यमग्रे ऽच्यञ्जीत यशसा मेत्यथः दिवागं त्रिवतं माणि कएठे प्रतिमुश्चते पालाशं खस्त्यय- २० नकामः स्वस्त्ययनो ऽसीति वैन्वं ब्रह्मवर्चसकामो ब्रह्मवर्चती

१ ऋदिशयत B; ऋदिशयेति M² (ऋदिशयेत comm.); ऋदिशयते M¹.

२ द्विषतो M¹. ३ वपेत M¹.

४ Thus B; आनुपूर्वेश M²; आनुपूर्वेश M¹. ४ औदुम्बरस्य all.

६ यशसमितित्रथ B ; यशासामितित्रथ  $M^1$  ; यशसीमेतित्रथ  $M^2$ .

भूयासमित्यर्कमन्नाद्यकामो ऽर्कवाननादो भूयासमिति गन्धवों ऽसि विश्वावसः स मा पाहि स मा गोपायेति वैशावं दएडम्रपादत्त उपानहावादधीत' नेत्रे स्थो नयतं मामिति दचिणमग्रे प्रतिमुश्चते तस्य व्रतानि भवन्ति नाजातलोम्न्योपहासमिच्छेद्वर्षति न धावेस्रो-४ पानहों खयं हरेन फलानि खयं प्रचिन्वीत न प्रतिसायं ग्रा-म/न्तरं त्रजेक्षेको न वृष्णैः सह नोदपानमवेचेक वृचमारोहेक संक्रममारोहेकानन्तर्धायासीत नापरया द्वारा प्रपत्रमन्त्रमश्रीयात्र शुक्रं न द्विःपकं न पर्युषितमन्यत्र शाकमांसयविष्टात्रपृथुकफाणितद्धि-मधुष्टतेभ्यो नानर्मणि हसेन्न नग्नः स्नायाच्छुका वाचो न भाषेत १० जनवादं कलहांश्र वर्जयेस्त्रयः स्नातका भवन्तीति हर साहारुणि-√ गोंतमो३ विद्यास्नातको व्रतस्नातको विद्याव्रतस्नातक इति तेषा-ग्रित्तमः श्रेष्ठस्तुल्यो पूर्वी स्नात्वाचार्य ४ब्रयान्मधूपर्कं मे भवानानय त्वित्याचार्यकल्पो वा तसे प्राद्मखायासीनाय मधुपर्कमाहरेद्विष्टर-पाद्यार्घ्याचमनीयान्येकैकमनुपूर्वेगा विष्टरमध्यास्ते पाद्येन पादी 🛂 प्रचालयते मिय श्रीः श्रयतामिति ६ सच्यं पादमग्रे शुद्रा चेन्मयि पद्या 🤊 विराडित्यथ दिच्छां मयि वर्च इत्यर्घ्यं प्रतिगृह्णीयादाचमनीयाभिरा-चामेतः पात्रचमसं विष्टरोपहितमधस्ताद्विष्टरो संहिताग्रौ भवत एकविष्टर उत्तरतस्तयोमध्ये दिध मधु संनिहिते भवतो दिशा चेदिध-मन्थो ऽद्भिश्चेदुदमन्थः पयसा चेत्पयस्यस्तं प्रतिगृह्णीयाद्देवस्य त्वेति <sup>१०</sup> तं प्रतिगृह्य<sup>६</sup> भूमो प्रतिष्ठाप्यावघृष्याङ्गुष्टेनोपकनिष्टिकया च मह्यं

१ Thus  $M^1$   $M^2$ ; आददीन B. २ °फाणित  $M^2$ ; °पाणित B; °पाणि  $M^1$ . ३ Thus B (only °र्राणागीत  $M^2$ ); इति इह स्याहारुणीगीत  $M^3$ ; इति अस्नाहरुणिगीत  $M^2$ . ४ प्रम्यान् B.

५ Thus  $M^1$ ; त्रानुपूर्वेश B; त्रानुपूर्वेश  $M^2$ . ६ Thus  $M^2$ ; श्रिय $^\circ$  M; श्रीय $^\circ$  B.  $^\circ$  Thus B; विद्याविस इति  $M^1$ ; विपद्याविसाइति  $M^2$ .

<sup>=</sup> Thus B ; श्राचमेन्  $M^2$  ;  ${}^{\circ}$ चामयेन्  $M^1$ .

 $<sup>\</sup>epsilon \; Thus \; M^1 \; ; \; B \; M^2 \; ; \; \pi \;$ प्रतिगृह्य देवस्य त्वेति क्रिः प्रभूमी ।

त्वा यशसे श्रिये ऽस्नाद्याय ब्रह्मवर्चसायेति त्रिः प्राश्नीयाच्छेषग्रुत्तरतः प्रतिगृद्धा ब्रह्मणाय द्वादभ्युच्य वाब्राह्मणाय गर्ते वा निखनेत्रपरः स्वधितिपाणिगाँ दृष्ट्वाह गोगोरिति ते तामिमस्रयते गोधेनुरित्योग्रत्सुजतेति ब्र्यात्कर्तच्या चत्कुरुतेति ब्र्याद्वाधेनुहंच्याः माता रुद्राणां दृहिता वद्धनां स्वसादित्यानाममृतस्य नाभिः । प्र नु वोचं ४ चिकितुषे जनाय मा गामनागामदिति वधिष्ट पिवतृद्कं तृणान्य-चिवत्यथ पड्याहाँ भवन्त्यृत्विगाचार्यः स्नातको राजाभिषिकः वियः सखा श्रोत्रियश्चेति तेभ्य श्रातिथ्यं गां कुर्यात्तामतिथय इति प्रोचेत् ॥ १६॥

स्नात्वा मातापितरो परिचरेत्तदधीनः स्यात्ताम्यामनुज्ञातो जायां १४ विन्देतानित्रकां समानजातीयामसगोत्रां मातुरसापिएडां ज्यायसः कनीयसीं द्तमनुमन्नयते इन्ह्यरा ऋजवः सन्तु पन्था एभिः १ सखायो यन्ति नो वरेयम् । समर्यमा सं भगो नो इनुनीयात्सं जास्पत्यं सुयममस्तु देवा इति पाणिग्रहणे इप्रिमाहियमाणमनुमन्नयते १ इप्रिरेतु प्रथमो देवतानां सो इस्ये प्रजां सुन्नतु मृत्युपाशात् । तदयं १५ राजा वरुणो इनुमन्यतां यथेयं स्त्री पौत्रमधं न रोदादिति प्रज्वितिन सुपातिष्ठत इमामित्रसायतां गाईपत्यः प्रजामस्ये नयतु दीर्घमायुः । त्रश्रूत्योपस्था जीवतामस्तु माता पौत्रमानन्दमि प्रबुध्यतामियमिति पुरस्तादग्रेन्नां स्राणे वाग्यतः प्रत्यस्तुख उदकुम्मं धारयंस्तिष्ठेद्दिणतो इग्नेः श्रमीपलाशिमिश्रान्लाजाङक्रूपें माता धारयेन्मातुरभावे तन्मात्री २० प्रत्याग्रेरेरकां तेजनीं वान्यक्षेवंजातीयं संवेष्ट्य निद्ध्याद्यथा

१ परिगृह्य M². २ Thr ce गीर् M¹. ३ Thus B M¹ (cp. the comm.); भव्या M². ४ After इति (which is missing in B M²) M¹ has: श्रोमुत्स्जेत् तामुत्स्जेत. ५ Thus all (instead of येभिः), also the comm. ६ Thus all (instead of निनीयात्) also the comm. ७ °ह्रीयमाण्° M¹ B; °ह्रार्यमाण्° M². 

☐ Thus B; तेजनं M²; नेजनीयं M¹. ६ वा श्रम्यदेवजा॰ M¹.

प्रसार्यमार्गा पश्चार्ध बर्हिषः प्रामोत्यथास्यै वाससी प्रोच्यानमन्त्र्य ददाति । या अकृन्तकवयन्या अतन्वत याश्र देवीरन्तामभितो ऽददन्त । तास्त्वा देवीर्जरसा संव्ययन्त्वायुष्मतीदं परिधत्स्व वास इति तां त्रयादिमामेरकां दिच्चियेन पादेनाभिजहीति प्र मे पतियानः पन्थाः भर्ज कल्पतामित्यजपत्यां ४ स्वयं जपेत्प्रास्या इति दिच्चगत एरकायां भार्याग्रुपवेरयोत्तरतः पतिरुभावन्वारभेयातां स्वयग्रुचैर्जुहुयाञ्जाया-यामन्वारब्धायां महाव्याहृतिभिर्द्धत्वा या तिरश्रीति सप्तिभिर्जुहोति संपातं प्रथमया मूर्धन्यासिश्चेद्या तिरश्ची निपद्यसे Sहं विधरणी इति । तां त्वा घृतस्य धारया संराधा राधयामसि संराधाये स्वाहा ॥ १॰ मा ते गृहे निशि घोष उत्थादन्यत्र त्वद्रुदत्यः संविशन्तु । मा त्वं विकेश्यर त्राविषष्ठा जीवपत्नी पतिलोके विराज प्रजां पश्यन्ती सम-नस्यमाना स्वाहा ॥ अन्वद्य नो ऽतुमतिर्यज्ञं देवेषु मन्यताम्। श्रमिश्र हञ्यवाहनस्तत्करोतु समृध्यतां स्वाहा ॥ द्यौस्ते पृष्ठं रच्चतु वायुरूरू अश्विना च स्तनं धयतस्ते पुत्रान्सविताभिरचतु । आ १५ वाससः परिधानाद्वृहस्पतिार्विश्वे देवा अभिरत्तन्तु पश्चात्स्वाहा।। ं 'अप्रजस्तां योत्रमृत्युं । पाप्मानम्रुत वाघम् । शिष्णीः । स्रजीमवोनमुच्य द्विषद्भयः प्रतिमुश्चामि पाशं स्वाहा ॥ यानि कानि च पापानि सर्वाङ्गेषु तवाभवन् । पूर्णाद्रुतिभिराज्यस्य सर्वाणि तान्यशीशमं स्वाहा ॥ प्रजापत इत्येका ॥ २०॥

२० प्रथास्या दिस्रणेन पाणिना दिस्रणं पाणि गृहाति प्रहस्तं पुंस

१ °माण: M1. २ Before श्रथ M1 ins. इति. ३ दधाति M1 M2.

४ Thus B ; कल्प्यतामिख $^{\circ}$   $M^{2}$  ; कल्प्यतामियमिख $^{\circ}$   $M^{1}$ .

प्र Thus M<sup>2</sup> ; मूक्ष्मिंस B ; मुर्झामि M<sup>1</sup>. ६ Thus B M<sup>2</sup> ; पौत्रं मृत्युं M<sup>1</sup>. ७ Without the visarga B M<sup>2</sup> ; शीब्रिं M<sup>1</sup>.

अञ्जली स्त्रियः साङ्ग्रष्टं मिथुनकामोः गृह्यामि ते सौभगत्वाय इस्तं मया पत्या जरदष्टिर्यथासत् । भगो Sर्यमा सविता पुरन्धिर्मधं त्वादुर्गार्हपत्याय देवाः ॥ सोमो ऽददद्गन्धर्वाय गन्धवी ऽददप्रये । रिं च पुत्रांश्रादादिप्रिर्मेद्यमथो इमाम् ॥ सोमः प्रथमो विविदे गन्धर्वो विविद उत्तरः । तृतीयो ऽग्निष्टे पतिस्तुरीयो<sup>३</sup> ऽहं मनुष्यजा इत्युपनयनावृताश्मानमधिष्ठापयेत्स्त्रीवत् उत्तरपुरस्तादमेर्भार्यया संप्रेच्यमाणो जपत्यघोरचच्चरपतिष्ठी मूर्ण एधि शिवा पतिस्यः ६ सुमनाः सुवर्चाः । जीवस्रदेवकामा स्थोना शं नो मव द्विपदे शं चतुष्पदे ॥ त्रा नः प्रजां जनयत् प्रजापतिराजरसाय समनक्षर्यमा । **अ**दुर्मङ्गलीः पतिलोकमाविश शं न एधि द्विपदे शं चतुष्पदे ॥ १० तां पूषिञ्छवतमामेरयस्व यस्यां बीजं मनुष्या वपन्ति । या न ऊरू उशती विस्नयार्ते यस्यामुशन्तः प्रहरेम शेफम् ॥ श्रमो ऽहमस्मि सा त्वं सामाहमस्म्यूकं मनो Sहमिस वाक्कं द्यौरहं पृथिवी त्वं तावेहि संभवाव सह रेतो दधावह पुंसे पुत्राय वेत्तव मामनुष्रता भव सहशय्या मया भवासावित्यथास्या नाम गृहीत्वामि परिक्रमे-१४ यातामीर्त्वमस्युर्क्ने माता नाम सा मामेहि सह प्रजया सह रायस्पो-रेगोति तस्यां प्रत्यात्रजितायां भ्रातान्यो वा शहदभिघारितान्लाजा-न्खुर्पादञ्जलिनोपघातमञ्जलावावपेदपस्तीर्गाभिघारितान्कृत्वा नितरामी जुहुयात्कन्यलेयं नार्ययम्णामिति कन्यला पितृभ्यः पति-त्रोकं यतीयमव दीचामयचत स्वाहा ॥ इयं नार्युपत्रते

१ Here follow in M¹ the words (which are neither given by B M² nor explained in the comm.): मध्यमा परिवर्जेयेत्

२ Thus B M²; गर्भाणामि M¹. ३ तुरियो B; तुर्यो M¹ M².

४ M1 inserts here the mantra इमनश्मानम् with ūha.

प्र Thus M<sup>2</sup>; ° झामयेथि B; ° झोमेनि M<sup>1</sup>. ६ पशुभ्य: all Mss. of the text; the comm., however, has पितभ्य:

 $<sup>^{\</sup>circ}$  Thus B; नयेति  $M^1$ ; नो भव  $M^2$ .

लाजानावपन्ती । दीर्घायुरस्तु मे पतिरेधन्तां ज्ञातये। मम स्वाहा ॥ अर्थम्णं नु देवं कन्याविमयत्तत । स इमां देवो अर्थमा प्रेतो मुश्चातु माम्रतः स्वाहेति होमान्तेषु जपित चतुर्विश्वा उत त्वया वयं धारा उदन्या इव । त्रातिगाहेमहि द्विप इति तुष्णीं धारिका कामाया-् वपेचतुर्थं दिचणं शूर्पपुटं काम इत्याचचत उत्तरपुरस्तादग्नेः सप्त पदान्यभ्युरक्रमयदेकमिष इति शतिमन्त्रमेकमिषे विष्णुस्त्वान्वेतु । द्वे ऊर्जे विष्णुस्त्वान्वेत । त्रीशि रायस्पोषाय विष्णुस्त्वान्वेत । चत्वारि मयोभवाय विष्णुरत्वान्वेतु । पश्च प्रजाभ्यो विष्णुस्त्वान्वेतु । षड्रतुभ्यो विष्णुस्त्वान्वेत् । स्वा सप्तपदी भवेति सप्तमे प्राचीमवस्थाप्योदक्रम्भेन ं भार्जयेरनापोहिष्ठीयाभिस्तिसृभिः प्रेचकाननुमन्त्रयते सुमङ्गलीरियं विधूरिमां समेत पश्यत । साभाग्यमस्ये दत्त्वायाथास्तं विपरेतनेति प्रेचयेद्ध्रवमरुन्धतीं सप्त ऋषीन्पश्यानीति प्रतिजानानां ध्रुवो Sसीति ध्रवग्रुपतिष्ठते ध्रवो ऽसि ध्रवाहं पतिकुले भ्रूयासममुष्येति पातेनाम गृह्धीयादसावित्यात्मनो Sहन्धतीमरुन्धत्यरुद्धाहं र पत्या भूयासमग्र-<sup>१५</sup> नेति पतिनाम गृह्वीयादसावित्यात्मनः ॥ २१ ॥

पूषा त्वेत इति प्रस्थितामनुमन्त्रयते पूषा त्वेतो नयतु हस्तगृह्याश्विनौ त्वा प्रवहतां रथेन । गृहान्गच्छ गृहपत्नी यथासो विश्वनी
त्वं विदथमावदासीति स्वं कुलं प्राप्तां कल्याणशिलाः कल्याणप्रजाः
समवजीर्णाः प्रत्यवरोपयन्तीह प्रियं प्रजया ते समृध्यतामस्मिनगृहे
' गाईपत्याय जागृहि । एना पत्या तन्वं संसृजस्वाथाजीत्री विदथमावदासीति प्रत्यवरोप्यानडुहे चर्मणयुत्तरलोमनयुपवेशयेदिह' गावो
निषीदन्तिवहाश्वा इह पुरुषाः । इहो सहस्रदिच्यो ऽभि पूषा

१ After श्रदन्धती ( B ins. : दृष्टवा उपांतव्रते श्रदन्धतीति. २ Thus  $M^1$   $M^2$ ;  ${}^{\circ}$ लोम्न्यु५ ${}^{\circ}$  B. ३ Thus B;  ${}^{\circ}$ दिंज्ञ्णा श्राम  $M^1$ ;  ${}^{\circ}$ दिंज्ञ्णोप  $M^2$ .

निपीदित्वति कुमारम्रपस्य त्राधाय शकलोटानावपेत्फलानि वो-त्थाप्य कुमारमन्वारब्धायां जहुयादिह धृतिरित्यष्टाभिः ' स्वाहाका-रान्तिरिह धृतिरिह स्वधृतिरिह रन्तिरिह रमस्व। मयि धृतिमीय खधृतिर्मिय रमो मयि रमस्वेतिः त्रिरात्रमचारालवणाशिनौः ब्रह्मचारिगावधः संवेशिनावसंवर्तमानी सह शयातामू ध्र्व त्रिरात्रा- भ त्संभवो । निशायां जायापतिकर्मण्यं प्रायश्चित्तीर्जुहुयादमे प्रायश्चित्ते त्वं देवानां प्रायश्रित्तिरसि ब्राह्मणस्त्वा नाथकाम उपधावामि यास्य प्रजाघी तन्स्तामस्या अपजिह स्वाहा । वायो प्रायश्चित्ते त्वं देवानां प्रायिश्वत्तिरसि ब्राह्मण्हत्वा नाथकाम उपधावामि यास्यै पश्चन्नी तनुस्तामस्या अपजिह स्वाहा । सूर्य प्रायश्चित्ते त्वं देवानां प्रा-१० यश्रित्तिरसि ब्राह्मणस्त्वा नाथकाम उपधावामि यास्य पतिन्नी तन्-स्तामस्या त्रपजहि स्वाहा। चन्द्र प्रायश्वित्ते त्वं देवानां प्रायश्वित्तिरसि ब्राह्मग्रस्त्वा नाथकाम उपधावामि यास्पे गृहभी तनुस्तामस्या श्रप-जिह स्वाहा । अप्रे वायो सूर्य चन्द्र प्रायश्चित्तयो यूपं देवानां प्रा-याश्रित्तय स्थ ब्राह्मणो वो नाथकाम उपधावामि यास्य यशोज्ञी १४ तनस्तामस्या अपहत खाहेति स्थालीपाकादांग्रं प्रजापतिं चेष्टा संपातांश्रमस त्रानीय स्रोतांस्याङ्चेत्येनां व्यानामि प्रथमं ततो यान्युध्वै ततो यान्यर्वाञ्च्युध्वमधरात्रात्संवेशनं विष्णुर्योनिं कल्पय-त्वित्येतेन रु चेन विष्णुर्योनि कल्पयतु त्वष्टा रूपाणि पिंशतु। त्रासिश्चतु प्रजापतिर्धाता गर्भ दधातु ते ॥ गर्भ धेहि सिनीवालि २० गर्भ धेहि सरस्वति । गर्भ ते अश्विनौ देवावाधत्तां पुष्करस्रजी ॥ हिरएययी अरगी यं निर्मन्थतामिधनी । तं ते गर्भ दधाम्यहं दशमे

१ Thus  $M^1$   $M^2$ ; इत्येताभि B. ६ Before इति M ins. स्वाहा. ३ Thus B; श्रद्धारलवना $^{\circ}$   $M^1$   $M^2$ . ४ Thus B; श्रथस्यंवर्त $^{\circ}$   $M^1$ ;  $M^2$  defective.  $\mathcal{L}$  मंभवतः B. ६ श्रशुद्धवेति B. ७ विष्णु $^{\circ}$ ...तृचेन om.  $M^1$ .

मासि स्रतवा १ इत्यृतावृतावेवमेव संवेशने २ हुत्वाचार्याय गां दद्या-ददर्शने १ ब्राह्मश्रेम्यो गां दद्यात् ॥ २२ ॥

सायंप्रातहों मे ऽग्नय इति प्रथमामाहुतिं जुहोति प्रजापतय इत्युत्तरामेवं प्रातरिप्रस्थाने सूर्यः सायंप्रातरशनस्य बली वर्धयित्वा पूर्वस्मादग्री जुहोत्यग्रये स्वाहा सोमाय स्वाहा धन्वन्तरये स्वाहा द्यावापृथिवीभ्यां स्वाहा विश्वभ्यो देवेभ्यः स्वाहा सर्वाभ्यो देवताभ्यः स्वाहा प्रजापतये स्वाहेति मनसोत्तरां तत एवोत्तरतो ऽग्नेर्विलं हराति ये हर्षणा वेपना स्कातिमाहरा वातस्य भ्राजमनुसंचरन्ति । तेभ्यो बलिमञ्जकामो हराम्यञ्चं पयस्वद्धहुलं मे श्रास्त्वत्यवमश्चनाय-१० त्यायस्थाने यत्योरिधिष्ठानाय स्वाहेति शेषस्य बलिहरणं प्रदक्षिणं गृद्धाभ्यो देवताभ्यो बालं नयामि तन्मे जुषन्तां ता मा पान्तु ता मा गोपायन्तु ता मा रचन्तु ताभ्यो नमस्ताभ्यः स्वाहेत्युद्धाने मध्ये ऽगारस्योत्तरपूर्वार्धे शयने देहल्यां संवरणे ब्रह्मायतनः एतेष्वा-यत्तेषुः शेषं धन्वन्तरये निनयेत्सदा गृहेषु स्वस्तिवाचनं सा

नवेन यच्यमाणः पुराणेनाग्रे यजेताग्निधन्वन्तरी प्रजापितिमिन्द्रं तिस्त्रश्च नवाहुतीनेवेन यजेत शरिद ब्रीहीणां वसन्ते यवानां वर्षासु श्यामाकानामेन्द्राग्नो वैश्वदेवो द्यावापृथिव्यश्वरव एकचरु-वेकि एवोपस्तरणाभिघारणे द्विईविषो ऽबद्यत्यथ प्राश्नीयाद्भद्रान्नः १० श्रेयः समनैष्ट देवास्त्वयावसेन समशीमहि त्वा। स नो मयोभूः पितो

१ Thus  $M^2$ ; स्तवं (इति) B; स्तवाह (इति)  $M^1$ .  $\prec$  Thus B  $M^1$ ; °शनं  $M^2$ . ३ Thus B; आदर्शने  $M^1$   $M^2$ . ४ °न्तरे the MSS.

ध Thus  $M^2$  only ; बलीमाहरित B ; बलीन हरित  $M^4$ . ६ Thus  $M^4$   $M^2$  ; आयु $^\circ$  B. ७ देहिन्यां B ; देहिल्यां  $M^4$  ; देवड्यां  $M^2$ .

<sup>ः</sup> ब्रह्मायनेषु एतेप्व M1; ब्रह्मयतनेषु तेप्व M2; ब्राह्मसायतेन एतेष्व B.

श्राविशस्व शं तोकाय तनुवे स्योन इत्येतम्र त्यं मधुना संयुतं यवं सरस्वत्या श्राधि मनावचर्क्रषुः । इन्द्र श्रासीत्सीरपतिः शतकतुः कीनाशा श्रासन्मरुतः सुदानव इति यवस्य प्राश्रीयादिष्रः प्रथमः प्राश्रातु स हि वेद यथा हिनः । शिवा श्रस्मभ्यमोषधीः कृणोतु विश्वचर्षणीरिति श्यामाकस्य प्राश्रीयात्प्राश्रीयात् ।। २४ ॥

# ॥ इति जैमिनिस्त्रं पूर्वम् ॥

श्राद्धं कारेष्यन्तः स्नाताः श्रुचिवाससस्तिलवांस्त्ववकीर्यः सव्यमाचरन्तो ऽन्नसुपसाधयेरन्हिविष्येरुपिसच्येवेवं दद्याद्यद्वद्यात्तत्द्वविष्येरुपिसच्येव हिविष्या इति तिलानामाख्या दन्तधावनं स्नानीयानि पाद्यमानीय प्रथमोद्धृतं ब्राह्मणांस्त्र्यवदातानुपवेशयत्या मे
गच्छन्तु पितरो भागधेयं विराजाहृताः सिललात्ससुद्वियात्र । १०
त्रचीयमाणसुपजीवतेनन्मया प्रत्तं स्वध्या मद्ध्वमित्युपमूललूनान्दर्भानिवष्टरान्प्रसव्यान्कृत्वा ब्राह्मणेभ्यः प्रदद्यादेतते पितरासनमसौ ये च
त्वात्रानु तेभ्यश्वासनिमत्येवं पितामहायेवं प्रपितामहाय हिविष्योदकं
तिरः पवित्रं गन्धानसुमनसश्च दद्यादन्नमवन्त्वा घृतेनाभिष्यार्थ दर्भानपारस्तरणीयानितिः तदादायाग्रो करिष्यामीति ब्राह्मणाननुङ्गाप्य १४
प्राग्दिख्णासुखो ऽग्निं प्रणयित्वा त्रिध्नवन्त्रदिख्णमिष्ठं परिस्तृणाति
प्राचीनावीती त्रिः प्रसव्यं त्रिः पर्युचेत्प्रदिख्णं प्राचीनावीती त्रिः
प्रसव्यमोदुम्बर इध्मः परिधयो भवन्ति मेच्चणं च पवित्रं संस्कृत्या-

१ <sup>0</sup>वर्चाकपु:  $M^2$ ; <sup>3</sup>विचिकिषु: B;  $M^1$  defective. २ The repetition acc. to the comm.; the MSS do not repeat.

३ Thus  $M^2$ ; अकीर्थ B  $M^1$ .  $\checkmark$  हुता: MSS.  $\checkmark$  Thus  $M^2$  and the comm. ; समृद्यात्  $M^1$ ; समुद्रात् B.  $\varsigma$  Thus  $M^1$ ; B  $M^2$ :  $^{\circ}$  स्तरणीयानीति  $\checkmark$  धुन्वन् B (comm.: धून्वन्).

श्रमुतपूर्याग्री पवित्रं प्रास्य मेच्च एन जुहोत्ययये कव्यवाहनाय स्वधा नमः स्वाहा सोमाय पितृमते स्वधा नम स्वाहेति यन्नोपवीती भृत्वाप उपस्पृश्य यमायाङ्गिरस्वते स्वाहेति मेच्चणमग्रावनुप्रहरति नमस्कारान्कृत्वा यथादैवतं त्रिः पर्युचेत्प्रदिचणं प्राचीनावीती त्रिः <sup>४</sup> प्रसव्यं सव्यञ्जनमत्रं पात्रेषु वर्धयित्वामासु पक्तमिति चीरं घृतं वा-सिश्वत्यामासु पक्रममृतं निविष्टं मया प्रत्तं स्वधया मदध्वमिति वर्धि-तान्यादिशत्येतद्वः । पितरो भागधेयं पात्रेषु दत्तममृतं स्वधावत् । अचीयमाणमुपजीवतैनन्मया प्रत्तं स्वधया मद्ध्वम् ॥ अमृता वागमृता वाचो अग्ने वाचो Sमृत<sup>२</sup> त्वं त्रिवृतैकधामा<sup>३</sup>। एभिमत्प्रत्तेः स्वधया <sup>१</sup>॰ मदध्वमिहास्मभ्यं वसीयो ऽस्तु देवाः ॥ त्र्ययं यज्ञः परमो यः ४ पितृणां पात्रदेयं पितृदेवन्यमग्ने । वाक्च मनश्च पितरो नः प्रजानीमाश्चिभ्यां प्रत्तं स्वधया मद्ध्वम् ॥ य इह पितरः पार्थिवासो य अन्तरिच्य उत ये समुद्रिया: १ । ये वाचमाप्त्वा अमृता बभृवुस्ते । ऽस्मिन्सर्वे । हविषि मादयन्ताम् ॥ एषा व ऊर्गेषा वः स्वधा चामत्त च पिवत १४ च मा च वः चेष्ट । स्वधां वहध्वममृतस्य योनिं यात्र स्वधा पितरस्तां भजध्वम् ॥ येह पितर ऊर्व्देवता च तस्यै जीवेम शरदः शतं वयम् । ज्योतिष्मद्भताजरं म आयुरित्यर्थेतानि ब्राह्मसोभ्य उपनिचिप्य स्वा-कुष्ठेनानुदिशत्यमुष्मै स्वधामुष्मै स्वधित यन्मे ऽप्रकामा इति भुञ्जतो Sनुमन्त्रयते यन्मे Sप्रकामा उत वा प्रकामा समृद्धे<sup>१</sup> ब्रा**क्ष**रो २० Sब्राह्मसे वा । य स्कन्दति निर्ऋति वात उग्रां येन नः प्रीयन्ते

<sup>9</sup> In B M² first are given all the mantras, then follow the words: व° স্মাবি°. ২ দূনকে B; স্মদূনকে M¹ (M² defective). ২ বাবিষ্টক M; স্নিয়ইক B (M² defective). ২ বা the MSS. ৮ Thus B; স্মাননাহিব্যা M¹; স্নানাহিব্যা M². ६ समुद्राा: M²; समुद्रया M¹; समुद्रा: B. ৬ Thus M²; ते স্মান্দে M¹; तिस्म B. দ্বাবাবিদ্ধ M²; মাবক্তি B; মাধ্বক্তি M³. ৫ জাত্মান্যান্তিন M¹. १० Thus B: समद्धे M²: समध्ये M¹.

पितरो देवताश्च । वायुष्टत्सर्व शुन्धतु तेन शुद्धेन देवता मादयन्तां तिस्विञ्छुद्धे पितरो मादयन्तामित्यकान्सग्रद्ध इत्याश्चं गीत्वा संपन्नं पृष्ट्वाशाचामयेद्यज्ञोपविति भूत्वाभिरमन्तां भवन्त इत्युक्का प्रदक्षिणं कृत्वा यन्मे रामेति गच्छतो ऽनुमन्त्रयते यन्मे रामा शकुनिः श्वापदश्च यन्मे ऽशुचिर्मन्त्रकृतस्य प्राशत् । वश्चानरः सविता तत्युनातु तेन भूतेन देवता मादयन्तां तिस्मन्पूते पितरो मादयन्तामिति ॥१॥

शेषमनुज्ञाप्य प्रत्येत्य प्राग्दिच्यायतं चतुरश्रं गोमयेनोपलिप्या-पहता त्रमुरा रचांसि पिशाचाः पितृषद इति मध्ये रेखां काष्टेनो-न्निष्य ये रूपाणि प्रतिमुश्रमाना श्रसराः सन्तः स्वधया चरन्ति परापुरो निपुरो ये भरन्त्यिष्ठष्टां ल्लोकात्प्रशुनोत्त्वसादित्युन्मुकं दिन् १९ णतो निद्धात्यनुलेखं दर्भानास्तीर्योदपात्रेणाचामयत्याचाम पितरसौ ये च त्वात्रानु ते चाचामन्त्वित्येवं पितामहायैवं प्रपितामहाय तेषु पिएडान्निद्धात्यनुनामापहस्तेनैतत्ते पितरसौ ये च त्वात्रानु तेभ्यश्र ख्या नम इत्येवं पितामहायैवं प्रापितामहाय नामान्यजानतः पितरेतत्ते पितामहैतत्ते प्रपितामहैतत्त इति बन्ध्वजानत इदं पितुभ्यः १४ पृथिवीषद्भन्य इदं पितामहे भ्यो Sन्तरित्तसद्भन्य इदं प्रपितामहेभ्यो दिवि-पद्भध इत्यत पितरो मादयध्वं यथाभागमावृषायध्वमित्युदगावृत्या तमि-तोरासीतामीमदन्त पितरो यथाभागमावृषायिषतेति जपित्वा पूर्वव-दाचामय्य नीवीं विस्नंस्य नमस्कारान्कृत्वा यथादैवतमेतद्वः पितर इति वस्त्राण्यादिशत्यूणीस्तुकां दशाम्बरं वा एतद्वः पितरो २० वासो गृहान्नः पितरो दत्ताधत्त पितरो गर्भ कुमारं पुष्करस्रजं यथेह

१ Thus B; आवाते  $\chi$   $M^2$ ; आवाम इति  $M^4$ . १  $M^4$  has after भूत्वा the words: अव उपस्पृश्य. १ प्रणुनोत्व the MSS. ४ आच- स्य the MSS. १ Thus all (निवीं B). १ Thus  $M^2$ ; विसस्य B; विमृश्य  $M^4$ .

पुरुषो ऽसदित्यञ्जनाभ्यञ्जने ददात्याङ्च्चासावित्यभ्यङ्च्वासाविति
गन्धान्सुमनसश्च दद्याक्षमो वः पितर इति षिक्षभनेमस्कारंरुपतिष्ठते नमो
वः पितरो रसाय नमो वः पितरः शुष्माय नमो वः पितरो जीवाय नमो वः पितरो घोराय नमो वः पितरो बलाय नमो वः पितरो जीवाय मन्यवे स्वधाये च पितरो नमो व इत्यूर्ज वहन्तीरमृतं घृतं पयः कीलालं परिस्नुतं स्वधा स्य तर्पयत मे पितृनित्यपः प्रसिच्य मा मे चेष्ट बहु मे पूर्तमस्तु ब्रह्माणो मे जुषन्ता- मक्मकम् । सहस्रधारममृतोदकं मे पूर्तमस्त्वेतत्परमे च्योमन् ॥ देवाश्च पितरर्श्वेतत्पूर्तं मे श्वत्रोपजीवन्ताम् । श्वचीयमाणम्रपजीवते- नन्मया प्रचं स्वध्या मदध्वमिति य समानाः सुमनस इति प्रदक्षिणं कृत्वा ये समानाः सुमनसो जीवा जीवेषु मामकाः । तेषां श्रीमीय कल्पतामसिंद्वोके शतं समा इत्यामयावी पिण्डान्प्राश्चीयादक्षाद्यकामो वाग्नौ वा संचेपयेदप्स वाभ्यवहरेयुरजं गां ब्राह्मणं वा प्राश्चियुर शिषस्य प्राश्चीयाक चान्नतृप्ति गच्छेत् ॥२॥

अर्ध्वमाग्रहायएयास्त्रयो ऽपरपन्नास्तेषामेकैकसिमेकैकेकाष्टका भवति शाकाष्टका मांसाष्टकापूपाष्टकेति तत्र शाक्रमांसापूपानि हवीं-प्योदनं च तेषां हविषां स्थालीपाकावृताग्री जुहुयादष्टकाये स्वाहा एकाष्टकाये स्वाहा अष्टकाये असराधसे स्वाहा संवत्सराय परिव-

श In the following passage the recension of M¹ is received, after each dative we find in B M² partly abbreviated, partly corrupt, the words: स्वधाये च पितरो नमो वः; M¹ has this addition only after the six namaskāramantras and ins. after इति the word: पर्यान्तेषु. Did the text run originally: नमस्का-रिक्यतिष्ठते नमो वः.. स्वधाये च पितरो नमो व इत्यन्तेः ? २ परिस्त the MSS. ३ अप: प्रसिच्य om. M¹. ४ चेष्ठेत्यामन्त्र्य M¹. ५ Thus M¹. ६ Here M¹: समनसो: सुम° B M² (also the comm.). ७ मचापयेत् M². ६ Thus M¹: ९ का विश्व B M².

त्सरायदावत्सरायद्वत्सरायावत्सराय' कृणुता नमोभिः । त्वया वयं सुमता यिश्वयानां ज्योगजीता श्रहताः स्याम स्वाहेति हुत्वोपतिष्ठत एहि भगेहि भगेहि भगेति । मध्यमायां गां कारयेत्तामष्टकाये प्रो- केत्तस्यास्त्रीणि सव्यान्युपोद्धरति पार्श्वमपघनीं । श्रोणीमिति श्रो भूते श्राद्धमन्वष्टक्यं तदहर्वा ब्राह्मणान्हविरर्हानुपवेश्य तांस्तर्प । यित्वा तसादप्रेर्दिचणतः पडमीन्प्रणीय तेषामकेकस्मिन्नेकेकां कर्ष् सानयेदायामेन प्रादेशमात्रीं पार्थिवेन । यक्कुलामवाग्वेकाकुलामिति तासु पिएडाकिदधात्यनुनामापहस्तेन मजाः पितृभ्य उपकर्षति । पार्श्वानि स्त्रीणां तत्राध्वर्यवः केचिदधीयते मध्यमं पिएडं पत्नी प्रा-श्रीयात्प्रजाकामस्य तथा श्राद्धस्य स्थालीपाकं वा श्राद्धस्य स्थालीपाकं १० वा६ ॥३॥

त्राहिताग्नेः शरीरनाशे त्रीणि षष्टिशतानि पलाशत्सरूणामाहृत्य तेः प्रतिकृतिं कुर्यात्कृष्णाजिने ऽशीन्यर्धं शिरसि दध्याद्प्रीवायां तु दशैव तु बाह्वाश्चेव शतं दध्यादङ्गुलीषु पुनर्दश उरिस त्रिंशतं दध्याञ्जठरे विंशतिं तथोवोंश्चेव शतं दध्यात् मेदे॰ चापि दशेव १५ तु जानुजंघयोस्त्रिंशतं दध्यात् दश पादाङ्गुलीष्वपि इत्येतावन्तीह धुरुषस्य शरीराणि भवन्तीति विज्ञायते मध्ये शरीरं सतीशरीर-मुप्तकेशं १० निकृत्तनसं प्रचालितं चितामारोपयन्त्यत्र पात्राण्यपि १२

१ Uncertain; before इद्वत्सराय B inserts: इद्वत्सराय: moreover B has: इद्वत्सरायायवत्सराय: after इद्वत्सराय M² has: वत्सरायायवत्सराय, M¹: वतसवत्मराय. Five are required acc. to the comm. २ Thus B; M² only twice एहि भग. M¹ twice and at the end: भगेत्रिः ३ Thus B: अपन्ना M²: अपगिन M¹. ४ Thus B M²; श्रीणिमिति M¹. ४ Thus B; कर्षन्त M²; पितृभ्योवकर्षित M¹. ६ The repetition of the closing words alone in M¹. ७ मेन्ने B (in the comm., this passage is missing in the text): मेन्ने M¹. ५ आणि not in M¹. ६ Thus all MSS. The correct reading is no doubt: एनावन्ति ह. १० मिन्ने B M¹; सत्ती comm.; instead of my restitution: उसकेश॰, the MSS. have जुन॰? १९ Not in B. १२ अप B instead of र्याप.

चिनोति तस्यामेनमादधित तस्य नासिकयोः खुवा निदध्यादित्येतेनानुवाकेन य एवंवितस्यात्स यदोपतापी स्यादिति पूर्वमेव
चतुर्गृहीतं गृहीत्वान्यं यथासंभवमास्ये हिरएयशकलमाधायाग्रीनुपोद्य सामभिरुपतिष्ठते नाके सुपर्णिमिति ग्राम्यं गेयम्रदिते धूमे
त्वेषस्ते धूम ऋएवतीत्यग्री समारूढे ऽग्रे मृड महं असीत्येतयोरन्यतरेण पराक् पराग्वा असी लोक इति ब्राह्मणम् ॥४॥

याहिताग्रेश्वेत्पूर्वं जाया ब्रियेत तां निर्मन्थ्येन दहेत्सांतपनेन वा रमशानकृतं स्वकृतमिनिरिणमपसलवक्रोदकं कृत्वा यत्र वौ-पथयो जायन्ते तत्र शरीरं दग्ध्वोदककरणाय यान्त्यनवेचमाणा न विनिष् कुर्वन्ति तेषां योयः पश्चाज्ञातः ससोध प्रं कुर्यादुपक्लमकृले कृपं खात्वा सन्यहस्तस्यानामिकया सकृदुदकं प्रोहिति प्रेतस्य नामकरणेन वाहिनीषु चेदुद्ग्रथ्य केशान्तिमज्येकाञ्जलिं दन्त्वोपसंगृह्य केशानुल्युकस्याग्निमारभेताग्ने शूकाहे पापं मे प्रवन्तेति शमीमारभेत शम्यसि शमय मे पापिमत्यशमानमारभेताशमासि स्थरो प्रस्वहं स्थिरो भूयासमिति तूष्णीं गोमयं कृतोदकं दिच्या- युखमासीनं तमनुगन्तार उपविश्वन्ति तानितरः कल्याणीभिर्वाग्भिः प्रत्याहोपास्तमनवेलायां ग्रामं त्र प्रविश्वन्ति तां रात्रिमेकमाषेण वसन्ति शान्त्या वा श्वो भृते चीरोदके संसृज्य शरीराण्यवसिश्चत्य- जश्चेकृण गोश्चेकृण वस्त्र मृत्याचेन कोशन वा तित्रीयायां गन्धीषधीभिः

२० संसृज्य शमीशाख्या पलाशशाख्या वासंह्वादयन्कुम्भ्यामवदध्यात्स्री

१ °दधाति B. २ इति only in B. ३ अन्य only in B. ४ आदाय the MSS; उपोष्य M¹, प्रोह्य B. ५ Thus (rightly!) the MSS. ६ परान् M¹; B om. ७ After वा both MSS. insert इति. ६ खकृतं not in B. ६ B omits the first demonstr. pronoun; °जानामसो M². १० MSS. corrupt; M¹: चेन्दुकृत्ये; B: दुत्प्राध्य (here only the syllable चे seems to fail). ११ Thus B (and the comm.); शोकाहे M¹. १२ Not in M¹.

चेद्धट एवं १ दध्याचतुष्पथमतीत्य महाद्यः नदीं वा तीर्थेषु निखनेत् प्रेतस्य तृतीयायां स्नापयन्त्यपामार्गेणं मृदा गोमयेन चं वासांसि प्रचाल्य दशरात्रमासते । चतुर्थ्यां भिचामावर्तयेरन्तस्य सिद्धमग्री-करणं । कालं च यावदाकांचेयुभिच्चयानुसंतरेयुरूर्ध्व । दशरात्राच्छाद्धं दचुन दचुरा श्राद्धस्य प्रदानाश्रचत्रेषु । नियमो मघास्वेकतारेषु भर- । णीषु च पूर्वसमयेषु । न रोहिएयाम्रचरेषु ध्रुवेषु श्राह्मणान्हविर-हानुपवेश्य तांस्तर्पयित्वकवित्पण्डं दद्याक चान्विति । श्र्यात्सवेः कामस्तर्पयेदनुगमनं कृत्वा शेषमनुज्ञाप्य प्रत्येत्य शेषं । न प्राश्रीया-द्वाह्मणान्स्वस्ति वाच्य प्राश्रीयात्।।।।।

त्रथातो गृहकर्मणो गृहवृद्धिमिच्छन्मासिमास्यृतावृतो संवत्सरे- १० संवत्सरे वा १० पूर्वपचे पुण्ये नचत्रे गृहशान्तिमारभेतापामांर्गपला- शिशिशिषाकौँदुम्बरसदाभद्रामृततृणमिन्द्रवल्लीभिर्बद्ध्वा गृहान्परिमार्ज्य पिरसमूद्धापो ऽभ्युच्य पश्चगव्यैर्दभेष्ठिष्टिना संप्रोच्य सिद्धार्थकान्संप्र- कीर्य ११ वास्तुविलं कृत्वा वास्तोर्भध्ये वास्तोष्पति हुत्वा सावित्र्या सहस्रं जुहुयात्ततो दिच्चणपुरस्तात्ततो दिच्चणपश्चात्तत उत्तरपुरस्तात्तत १४ उत्तरपश्चान्मध्ये वा गौर्वासो हिरएयं दिच्चणा ब्राह्मणानन्नेन परिविष्यं पुण्याहं स्वस्त्यृद्धिमिति वाचियत्वैवं प्रयुद्धानो ऽनन्तं महान्तं पोषं पुष्यति बहवः पुत्रा भवन्ति न च बालाः प्रमीयन्ते नाग्नि-र्दहित न दंष्ट्रिणः खादयेयुनं तस्कराः सपत्ना रचांसि पिशाचा श्वपि

१ Not in M¹. २ चा M¹; missing in B; the comm., however has च. ३ Thus B: दशरात्रशेषं M¹. ४ Not in B: the comm., however, seems to indicate, that these words, which run thus in M: तस्यासिद्धंकग्रीकरणं, belong to the text. ४ अनु not in B: M¹ has: काल्श्छकांच्यु: भिच्चयानुसंतनीयु: ६ Pefore नच्चत्रेषु M¹ has the following, to me unintelligible words: पशु-छेदेकपम्यत्रो ७ M¹ ins. वा ५ च not in B. ६ om. B; शेष्य M¹. १० Not in M¹. १९ परं only in M¹.

बाधन्ते यदि गावः प्रतप्येरन्गवां मध्य आहुतिसहस्रं जुहुयादित्येतेनेव कल्पेनाश्चोष्ट्रखराजाविकमहिषहस्तिकुलमन्यतरिद्दपदां चतुष्पदां च ग व्याख्यातम् ॥६॥

श्रथातो ऽद्भुतशान्ति व्याख्यास्यामो ऽथ यद्यगारे स्थूणा विरो
\* हेत्र कपोतो वागारं गच्छेद्गीर्वा गां धयेदनड्वान्वा दिवमुल्लिखेदनग्री वा भूमो जायेतानग्री वा दीप्येत मधु वा जायेत वल्मीकं
वोपजायेत मण्डूको वाम्भृणे वाश्येच्छ्वानो वा गृहे पर्यटेयुरित्येतानन्यांश्र यत इन्द्र भयामहे । सदसस्पतिमद्भुतम् । श्रधायाम्रतेसुमुदस्य । सनादग्रे । यद्वा उ विश्पतिः शितः । प्रत्यग्रे । यं रचन्ति ।

\* प्राजापत्ययर्चाः पुरस्ताचोपरिष्टाचः महाव्याहृतिभिर्जुहोति ।

एतान्युक्सामानि गायेत् ।।।।।

श्रथातो ऽनश्रत्संहितायाः कल्पं व्याख्यास्यामः शुचिवासाः स्याचीरवासा वा हविष्यमक्षमशनमिच्छेदपः फलानि वा ब्राह्मणस्त्वेव ११ प्रत्याहरेत्प्राङ् वोदङ् वा प्रामाक्षिष्कम्य शुचो देश उदकान्ते
१५ वा गोमयेन गोचर्ममात्रं स्थिएडलमुपलिप्य प्रोच्य लच्चणमुल्लिख्याद्भिरभ्यच्याग्रिमुपसमाधायाघारावाज्यभागौ हृत्वाज्याहुतीर्जुहोत्यमये
सोमाय रुद्रायेन्द्राय ब्रह्मणे प्रजापतये बृहस्पतये विश्वेम्यो देवेभ्य
श्रहिष्य ऋग्भ्यो यज्भ्यः सामभ्यः श्रद्धाय प्रज्ञाये मेधाये सावि ३ ये
सदसस्पतये ऽनुमतये च हुत्वा दर्भेष्वासीनः प्राक्तुलेषुदक्तुलेषु वा
२० दिच्चणेन पाणिना दर्भान्धारयक्षोंपूर्वा व्याहृतीः सावित्रीं च चतुरनुदुत्य मनसा सामसावित्रीं च सोमं राजानं ब्रह्मजज्ञानीये चोमे

१ Not in B. २ वरोहेत ३ गन्ध्रयेयु श्रनडवा ४ ेखत् अर्धा ५ मधुना ६ वाश्रमणोवाशपेकुश्रानो ७ Citation corrupt. ५ प्राजा- पत्थायाच ६ ेपुरस्तात् वोपरि १० ेब्याहर्तार्जु ११ ेस्त्वेव 13; ५६वेवं 14 : ॰स्त्वेवं 14 .

वेदादिमारभेत संततमधीयीत मौनी न चान्तरा विरमेत् अथान्तरा व्याहरेदथान्तरा विरमेत्र त्रीन्त्राणानायम्यातम्याचम्यः वृतान्ता-देवारभेताप्रतिभायां यावता कालेन वेदमधीयीत तावत्कालमधीयीत यञानीयादको यजुष्टः सामतस्तदवामयात्तद्वाक्षणं तच्छान्दसं तद्दैवतं साम वा श्रकानित्येतदेव वाभ्यस्येत्तिष्ठन्नासीनः शयानश्रङ्कम्यमाणो४ ४ वा संहितां प्रयुञ्ज्यात्समृद्धिरेवास्य भवत्याद्यं त्रिवर्गं वा सहस्रकत्व इति जैमिनिश्च वार्यमन्तं मायाकामी वा द्वादश संहिता ऋधीत्य यदनेनानध्यायेष्वधीतं यद्भरवः कोपिता यान्यकार्यिण क्रुतानि ताभिः पवते शुद्धमस्य पूर्तं ब्रह्म भवत्यथापरा द्वादश संहिता ऋधीत्य ताभिः प्रजापतेर्लोकमवामोत्यथापरा द्वादश संहिता अधीत्य ताभिरुशनसो १० लोकमवामोत्यनश्रत्संहितासहस्रमधीत्य ब्रह्मभूतो विरजो कामचारी सर्वान्कामानवामोति संवत्सरं भैचभद्यः प्रयुद्धानश्र-चुर्लभते पण्मासान्यावकभच्चश्रतुरो मासानुदकसक्रभची द्वी मासी फलभन्नो मासमब्भन्नो द्वादशरात्रं वानश्रन् चित्रमन्तर्धीयते ज्ञाती-न्युनाति सप्तातीतान्सप्तानागतानात्मानं च पश्चदशं तारयते तामेतां १४ देवनिश्रेणीत्याचत्तत एतया वै देवा देवत्वमगच्छन्नपय ऋषित्वं तस्य ह वा एतस्य ब्रह्मसत्त्रस्य त्रिविध एवारम्भो भवति प्रातःसवने मा-ध्यंदिने सवने ब्राह्मे वापररात्रे तस्य ह वा एतस्य द्वावेवानध्यायी यदात्माश्चाचिर्यदेशस्तद्वा एतत्प्रजापतिः सप्तऋषिभ्यः प्रोवाच सप्तऋ-पयो महाजह्वने महाजहुर्नाह्मणेभ्यो नाम्मणेभ्यः ॥ = ॥ २०

१ Thus B  $M^2$ ; व्याहरेत्  $M^1$ . २ Thus  $M^2$ ; B om. अन्तरा before विरमेत् ;  $M^1$  om. अथान्तरा व्याहरेत्. ३ आतम्य only in B, instead of it  $M^2$ : आचम्य ;  $M^1$  om. ४ शयानः only in  $M^1$ ; ेचकम्य both MSS. ५ Thus emended; ेचावार्यन्तं B; चवाप्यन्तं  $M^1$ . ६ वानश्रान् B; वाप्राश्रात्  $M^1$ .

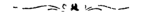
श्रथ ग्रहाणामातिथ्यं बलिकमोपरुतं<sup> १</sup> व्याख्यास्यामः श्रश्रद-धानमशुचिकरणमजाप्यं <sup>२</sup> त्यक्तमङ्गलं । सुव्यक्नं ग्रहा नयन्ति ३ पुरुषं यमसादनम् । ग्रहाणां दीप्रचेष्टानां नत्तत्रपथचारिणाम् । ग्रहातिध्यं ध प्रवच्यामि शान्तिकर्मणि कारयेत् । भास्कराङ्गारकौ<sup>६</sup> रक्नी श्वेती ४ शुक्रनिशाकरौ । सोमपुत्रो॰ गुरुश्रेव तावुभौ पीतकः स्पृतौ । कृष्णं शनैश्वरं विद्याद्राहुं केतुं तथैव च । ग्रहवर्णानि पुष्पाणि प्राज्ञस्तत्रो-पकल्पयेत् । गोमयेन गोचर्ममात्रं स्थिएडलम्रुपलिप्य प्रोच्य लच्चण-मुल्लिख्याद्भिरभ्युच्याग्रिमुपसमाधःयाघारावाज्यभागौ हुत्वा ग्रहानावा-हयन्त्यादिःयं मध्ये लोहितं पूर्वदिचणतः सोभम् । पूर्वोत्तरतो १० बुधमुत्तरेसा गुरुं पूर्वेसा भागवम् । पश्चिमे श्रानेश्वरं विद्याद्राहुं दिचाणपश्चिमे १० पश्चिमोत्तरतः केतं ११ वृत्तमादित्याय त्रिकोणमञ्जा-रकस्य चतुरश्रं '२ सोमाय बागां बुधाय दीर्घचतुरश्रं बृहत्पतये पश्चकोगं शुक्राय धनुः शनैश्वराय राहोः शूर्पं केतोर्ध्वजिमिति १३ ईश्वरं भास्करं विद्यात १४ उमां सोमं तथैव च । स्कन्दमङ्गारकं चैव १४ बुधो १४ नारायणः स्थितः। बृहस्पतिः १६ स्वयं ब्रह्म शुक्रः शक्रस्त-थैव १४ च । यमं शनैश्वरं विद्याद्राहोः कालदृ तिनः 🖙 केतोश्चित्र-गुप्तश्चेत्येते ब्रहदेवताः श्रविरायो भूमिर्विष्णुरिन्द्राणी प्रजापतिः सर्पो ब्रक्षेत्येते प्रत्यिधदेवताः जातमके १६ कलिङ्गेषु यामुनेषु च चन्द्रमाः। विन्ध्य श्रङ्गारकदेशोर॰ मध्यदेशोर१ बुधः स्मृतः । बृहस्पतिः सि-२८ न्धुदेशः शक्रदेशो २२ घटेषु च । शनैश्वरस्तु सौराष्ट्रो राहुस्तु पूर्वदे-

१ Sic! are we to read: क्सोंपहूतं १ २ Sic! करण must probably be cancelled. ३ नावाहयिन ४ देने ५ प्रहातीर्घ ६ इंडारको ७ सोपुत्रो = After लोहित the word दिच्च एतः is inserted. ६ नुधंउत्त १० दिच्च एतः प ११ केतु १२ अं १३ ध्वजप्रमिति १४ चैव instead of विद्यात १५ बुधं १६ पिति १० शुक्रं शक्रं १६ Sic! ४६ Sic! जातो ऽर्कः to be restored? २० विन्ध्यामन्द्रारको देशो २१ मघादेशो २२ शक्रोंदेशो

## **EXTRACTS**

FROM THE

COMMENTARY.



शिकः केतः पर्वत इत्येते देशानां ग्रहजातः इति अर्कसमिधमा-दित्याय प्रादेशमात्राभिघारितानाम्यादिभिर्जुहुयात् वादिरमङ्गारकाय पालाशं सोमायापामार्गं बुधायाश्वत्थं बृहस्पतय श्रीदुम्बरं शुक्राय शमीं शनैश्वराय राहोर्द्वीः केतोः कुशाग्रमित्यष्टाविंशतिमाज्याहुती-र्जुहोत्येताभिः पक्काग्नेर्जुहोत्यादित्याय इलोदनं १ हविष्यमन्नमङ्गा- ४ रकाय हो सोमाय घृतपायसं पयोदनं बृहस्पतये चीरोदनं ध्रुकाय दध्योदनं बुधाय तिलपिष्टमाषोदनं शनैश्वराय राहोर्मीसोदनं केतो-श्रित्रोदनमिति त्रा सत्येनेत्यादित्याय॰ त्र्यप्रिर्मुधी दिव इत्यङ्गारकाय श्राप्यायस्व समेतु इति सोमाय ब्रह्म जज्ञानमिति बुधाय बृहस्पते अति यद्र्य इति बृहस्पतये अस्य प्रत्नामनु द्यतमिति शुक्राय शं नो 🎨 देवीरभिष्टय इति शनैश्रराय कया नश्चित्र त्र्राभ्रुवदिति राहोः केतुं क्रुएवन्नकेतव इति केतोः रक्नां धेनुमादित्याय रक्नमनद्वाहमङ्गा-रकाय सोमाय शक्कं बुधाय काश्चनं बृहस्पतये वासः शुक्राय हयं नीलां गां शनैश्वराय राहोः कृष्णायसं केतोः कुञ्जरमिति सर्वेषा-मपि हिरएयं वा येन वा तुष्यत्याचार्यस्तद्ददाति यथा सम्रत्थितं रथ यत्रं यत्रेण प्रतिहन्यते । तथा ग्रहोपस्पृष्टानां शान्तिर्भवति दारुणम् १ ।। नादिशेत्तपसा युक्तं नादिशोद्दिवमाश्रितम् । न च वेदान्तकं वित्रं वृत्तान्तां नारीं परिवृताम् ११।। त्र्यहिंसकस्य दान्तस्य धर्मजितधनस्य च । नित्यं च नियमस्थस्य<sup>५२</sup> सदानुब्रहा ब्रहाः ॥ ग्रहा गावो नरेन्द्राश्च ब्राह्मणाश्च विशेषतः । पूजिताः पूजयन्त्येते र० निर्दहन्त्यवमानिताः ॥६॥

।। इति जैमिनिस्त्रं समाप्तम्।।

१ Sic! must we restore इत्येतेषु देशेषु प्रहा जाता इति २ Sic! ३ Sic! ४ इविष्य<sup>o</sup> ५ वीतोदनं ६ This word added by me. ७ सासत्यनेत्य<sup>o</sup> = रक्तु ६ °त्थितय°; यन्त्रं must be corrupt; Baudh. has घोरं १० Sic! ११ A corrupt Sloka! १२ तिश्वनीयमस्थस्य

# श्रीनिवासाध्वरिविरचिता जैमिनिसूत्रव्याख्या सुबोधिनी ॥

जैमिनिस्त्रं पूर्वम् । प्रथमः खण्डः॥

पादैईस्तैः शिरोभिश्च भूर्भुवःस्वरिधिष्ठतम् । ज्योतिष्पूरं दुरालोकं ज्वलज्ञाम्बूनदप्रमम् ॥ संप्रवृत्तिनिवृत्तिभ्यां संविदः सिळळस्य च । विराजमानं विश्वेषां हृदि सूर्ये च संततम् ॥ श्रनाचन्तमनीशं तमन्तराध्यायपूरुषम् । प्राक्षः रिकाश्च वृत्तीश्च मृन्वदेवंच्चनान्यि ॥ न्यायांश्च शिष्टाचारांश्च समालाच्य पुनः पुनः । संचिताि स्वल्पप्रन्था सुवोधिनी ॥ व्याख्यया व्यक्तयोपेता मन्त्राणां च यथामित । श्रीका जैमिनिस्त्रस्य श्रीनिव।सेन तन्यते ॥ नात्र प्रमाणेन विना कश्चिद्प्यर्थ उच्यते । नानूचते प्रमाणं तु ग्रन्थ वस्तरशङ्क्या ॥

ad p. 1, 1. 1—2. श्रधित मङ्गलार्थमत इत्यारम्भार्थम्। आग्नं प्रण्विष्यन्प्रदेशान्तरे स्थापयितुमिच्छन्चिहितकर्मण् इति शेषः। प्रागुत्तरप्रदेशा-वनतं स्थिएडलं कृत्वाभ्युद्ध्य तस्य मध्ये वद्यमाण्पञ्चरेखात्मकलत्तणं दर्भादिना लिखेत्। गोमयेनोपिलप्य त्रिरुद्धृत्यावोद्धितायां भुवि पञ्चप्रस्थिमिताभिः सिकताभिमृद्धिवां कृतमरिल्लचतुरश्चं धिष्ण्यं स्थिएडलमिति पूर्वाचार्यसंज्ञा॥

ad p. 1, l. 2—3 स्थारिडलमध्यात्प्राख्युक्षी रेखामुह्मिस्य तस्याः पश्चात्त्रया संहितां संयुक्तामुदद्धाक्षीमरत्न्यायतां रेखामुह्मिस्य तस्याः पश्चात्तस्या मध्ये समात्रये तिस्नः प्राद्धाक्यो रेखाः प्रादेशायामा उक्षिक्षेरन्। तथा च प्रत्यद्धाकाश्चाहतिल्लाणं भवति ॥

ad p. 1, 1. 4. यसिन्होममात्रं प्रधानं स हुतः श्रोपासनादिः।' यसिन्धते होमः स श्रहुतः सन्ध्यावन्दनादिः। यसिन्होमो उन्यश्च प्रधानं स प्रहुतः पुंसुवनादिः। पुंसुवने हि पुरुषस्क्षहोमः पुङ्किङ्गप्रश्नश्च प्रधानं । प्राशितं श्राद्धकर्म। एवं चतुर्धा पाकयश्चान्त्यास्यामः। यसा-देते दर्शपूर्णमासादिभ्यो उल्पे मवन्ति तसादेषु पाकयश्चास्या। पाकशब्दो श्वारणर्थकः॥

ad p. 1, 1. 5. तेषां पाकयक्षानां होम एकाग्नौ कर्तव्यः। न तु कर्म-णिकर्मणि पृथगग्निरुपादेयः। सर्वकर्मार्थमेको अग्निर्धार्यः। स चार्थाद्यपास-नाग्निरिति प्रसिद्धं। ब्रह्मचर्याद्यर्थसमिदाधानादिस्तु तेषामौपासनाग्न्यसंभ-वाञ्चौकिके इति सिद्धम्॥

ad p. 1, l. 5. एते कर्मादौ स्तः विकल्पानुक्रेरेव नित्यत्वे सिद्धे नित्य-शब्दग्रहणं स्त्रिया श्रिप यश्चोपवीताकारेण उत्तरीयं कर्माङ्गं भवति । श्रोतस्प-र्शादानुकल्पव्यावृत्त्यर्थमुद्कग्रहण्म् ॥

ad p. 1, l. 5. एते पाकयज्ञा दशेपूर्णमास्तन्त्रसदृशतन्त्रा भवन्ति । एतेन यदेतेष्वनुक्रमाकांद्यितं तद्दर्शपूर्णमासाभ्यामानेतव्यं। यथा खादिरः पालाशो वेध्म इत्युक्ते एकविंशतिरिध्मदारूणीति ॥

ad p. 1, l. 6. वाशब्दश्चार्थः । एते स्वतन्त्राश्च भवन्ति न सर्वत्रेषां दर्शपूर्णमासतन्त्रमानेतन्यामित्यर्थः । तेनात्र न ऋत्विग्वरणादि । तथा च सुत्र- द्वयार्थ आचाराद्यवस्थापनीयः ॥

ad p. 1, l. 6. पूर्णपात्रस्य दक्षिणात्वं वदयति (p. 6, l. 1)। तद्यो-ग्ययथाशिक बीह्यादिपूर्ण पात्रमित्यर्थः ॥

ad p. 1, l. 6. पूर्णपात्रस्य पुरस्तात्खादिरादिमयं जलपूर्ण स्नुवं चोपनिद्धाति ॥

ad p. 1, l. 7. इधाश्च बर्हिश्चेध्माबर्हिः । उपलक्त्यमेतत् । श्रनिर्दिष्ट-स्थानं सर्वमुत्तरत उपनिद्धाति । श्रोक्षणीनामग्नेः पश्चादुपनिधानमाचारात्॥

ad p. 1, 1. 12—13. शुक्कानां सुमनक्षामलाभे जपापुष्पादीनि पञ्च वर्जायित्वा । गन्धवत्यश्चेत्सर्ववर्णाः कृष्ण्रक्रादिवर्णाः सुमनक्षो प्राह्याः । वाशब्दश्चार्थः ॥

ad p. 1, l. 13—14. ऊधन्यं नवनीतं वा । वाह्यं वा धनिभूतं । दिधे वा पयो वा । पताश्चतस्त्र आज्यप्रकृतय आज्यहेतव आज्यकार्ये भवन्ति यद्याज्यं न सम्यते ॥

ad p. 1, l. 14. प्राग्विहितस्याचमनस्य प्रदेशनियमो ऽयम्॥

ad p. 1, l. 14—15. प्रसङ्गारमार्वत्रिकस्याचमनस्यायमनुष्ठानक्रम उच्यते ॥

ad p. 1, l. 15. शीर्षणयान्त्राणान् चतुर्षा नासिके श्रोत्रे चेत्पर्थः ॥ ad p. 2, l. 3. रात्रिश्चेन्मन्त्रजयकालः धनमिति पदमपोद्य तत्स्थाने वस्थिति ब्रयात् ॥

ad p. 2, l. 4. परिसमृहनं नाम त्रार्द्रेण पाणिना त्रप्ति परितः संमार्कित तक्ष प्रत्यसम्बद्धे सकत्यस्य विवास

ad p. 2, l. 4--5. प्रस्तरमुपसंगृद्य सप्रस्तरेण पाणिना प्रतिदिशं शाङ्दिष्णादिक्रमेण दिल्लिणुरस्तादुपक्रम्य प्राचीनानां मूलानि दिल्लिणोत्तरा-प्रैस्तन्मूलानि च प्रतीचीनाप्रैश्झादयन्सर्वत्र प्रागप्रैर्दर्भैः पूर्वपश्चिमयोः प्रादे-शमात्रैरिनरेतरयोररिल्लमात्रैः परिस्तृणाति ॥

ad p. 2, l. 5. पश्चिमतो वा प्रथमं परिस्तीर्यानन्तरं द्वाभ्यामुलपरा-जिभ्यां दर्भमुष्टिभ्यामरिलमात्राभ्यां पश्चिमपरिस्तरणद्क्तिणोत्तरयोः संसक्क-मूलाभ्यां पूर्वस्यां मध्ये संहिताम्राभ्यामुपहरेत्परिस्तृणीयात् ॥

ad p. 2, l. 6. पूर्वस्थामुक्तः परिस्तरणसन्धिस्तु दक्षिणोत्तरो भवति। दक्षिणपरिस्तरणमुत्तरमुपरिगतं यस्मिन्तादशो भवतीत्यर्थः। पञ्चद्वये प्रथम-श्रुत्रश्चः द्वितीयस्त्रिकोण इति वेदिनव्यम्॥

## द्वितीयः खरडः॥

ad p. 2, l. 7. पूर्वगृहीतात्प्रस्तरात्पवित्रसंग्ने भाविनी तृणे श्रप्रशी-णींग्रे श्रच्छिन्नाग्रे श्रनन्तर्गभें श्रन्तस्तृणान्तरराहिते प्रादेशमात्रे ते गृह्वाति ॥

ad p. 2, l. 10—14. ते पवित्रे कस्यचित्पात्रस्योपरिष्ठाद्वामकरेण धारयन्तिसन्पात्रे पवित्रे प्लावयन्नाज्यमासिच्य अग्नेरुत्तरतः परिस्तरणस्यान्तरेय कितिचिद्रङ्गारान्पृथक्रुत्तर्य तेषु तदाज्यमारोप्य दर्भज्वालया प्रदीप्य दर्भाग्राभ्यां क्षिप्त्वा त्रिर्दर्भज्वालया प्रदित्तरणोक्तस्य परिस्तरणादुत्तरत आज्यभवरोप्याङ्गारानग्नौ संयोज्य उदगग्राभ्यां पवित्राभ्यामाज्यं च हविश्व प्रणीताश्च स्रुवं चानेन यजुषा त्रिरुत्युनाति प्राग्यवर्गं मन्त्रोक्तिः सकुत्सकृदिति वस्यति (p. 2. l. 15)। देवः सविता त्वा त्वां। उत्पवनीयं वस्तु पुनातु पवित्रीकरोतु। श्रच्छिद्रेण पवित्रेणादित्येनासौ वा आदित्यो अच्छिद्रं पवित्रमिति ब्राह्मणं। वसोस्तेजस्विनः सूर्यस्य रिमिभश्चोत्युनात्विति मन्त्रार्थः॥

ad p. 2, l. 15. श्राज्यस्य विहितमुत्पवनं । पश्चिमतः पवित्रे पुनराहस्य श्राहत्य कर्तव्यं । तथा च पवित्रे प्रागानीय पश्चान्नीत्वा प्रागानेतव्ये इति सिद्धम् ॥

ad p. 2, l. 15—p. 3, l. 8. प्रणीतार्थमृत्यूता ग्रपः परिस्तरणाद्वः हिरुत्तरतो उन्नेः प्रतिष्ठाप्य द्भैः प्रच्छाच तथा द्विणतो उन्नेः पूर्णपात्रम्नुवयोरुत्तरः प्रस्तरं निधाय तदुपरिष्ठात्पवित्रे निधाय विरूपात्तदेवतिममं मन्त्रं जपति । परिस्तरणादौ प्रस्तरोपसंग्रहणस्य प्रणीताप्रणयनानन्तरं प्रस्तर-निधानस्य च विधानात्तदन्तर्विहितानि कर्माणि प्रस्तरपाणिना कर्तव्यानीति गम्यते । तप इत्यादि दश पदार्थाधिदैवतानि विरूपात्तविभूतिभूतानि पूर्वे प्रपद्ये । तानि मामवन्तु महादेवभजनशक्तं कुर्वन्तु । ग्रनन्तरं भूभुषःस्वः त्रेलोक्यात्मतया वर्तमानमोमिति प्रणवान्तवेद्यशुद्धचैतन्यरूपं। महान्तमपरि-

च्छित्रमात्मानं परमात्मानं त्यामध्यारोहामि शरणीकरोमि । त्यं भक्तेषु प्रक-टितरौद्रवेषतया विरूपाक्षो असि भयंकरनेत्रो असि । दन्ताभ्यां दंष्ट्राभ्याम-नाक्र व्यक्तीभवति प्रकाशते इति दन्ताञ्जिरसि। तादशस्य ते शय्या निवासः पर्णे पर्णपटलाच्छन्नतया दुर्गमेकान्तरे भवति । नमः पर्ण्याय च पर्णाशद्याय चेति श्रूयते (cp. T. S. IV. 5. 9. m)। परमार्थस्वरूपस्य ते तव तु गृहा गृहं निवासस्थानमन्तरिक्ते विशुद्धहृद्यदृहराकाशे तक विमितं विगतमान-मपरिच्छिन्नं। हिरएमयं हितं च रमणीयं चादित्यवर्णमिति वा। यस्मादेवं तसाइवानां सर्वेषां तानि हृदयानि सारांशा श्रयसाये कुम्भे इवाच्छिद्रस्व-भावे त्विय अन्तः तदन्तभीगे संनिष्ठितानि संग्रहीतानि । नमो वः किरिके-भ्या देवानां हृदयेभ्य इति श्रूयते (cp. T. S. l. c. p)। सर्वदेवतात्मासीति यावत् । बलभूर्वलाकरश्च त्वं बलधा च भजतां बलपोषकश्च । रक्ष लो श्रसान् गुत्वमार्षे । मा प्रमदः प्रमादादन्तरा मा त्याचीः । सत्यं खलु ते तव स्वरूपमेव कथमन्तरात्यागो भवेदिति भावः। द्वादश ते तव कालरूपस्य पुत्राश्चेत्रादिमासरूपा यदङ्गेषु वसन्तादिषु सर्वो अपि यहस्त्वां संवत्सर संवत्सरे कामं प्राति पूरयतीति कामप्रः कामपूरकः। तादशेन दर्शपूर्णमासा-दिना यक्केन सर्वेण याजयित्वा पुनःपुनर्ब्रह्मचर्य दीक्षां यष्टुमेवोपयान्त पुनः पुनः परिवर्तमानैश्चेत्र।दिभिर्यजनदिवमुच्यते त्वमेव खलु सर्वकामात्मा सर्व-यक्कानामाधारभूतो यजनीयश्चेति यावत्। लौकिकदृष्ट्या साजात्येनापि विशे-षरक्तणीयतामाह । त्वं देवानामित्यादि । उपधावति शरणीकरोति । जपन्त-मित्यादि कृतस्य प्रतिकरणं प्रतिहननं तन्मा कार्षीरिति भावः। त्वामित्यादि प्रसुतो उनुहातः । शिष्टं स्पष्टम् ॥

## तृतीयः खएडः॥

ad p. 3, 1. 9—11.स्रवगता स्रपं प्रणीतास्वासिच्य । स्रवं निष्टप्य दभैंः संमुज्य संमार्गान्संमार्जनसाधनभूतान्दर्भानभ्युद्याग्नौ सिप्त्वा जानु दित्त्णमाच्य अवनम्य । घृतं निरोद्य । तिस्स्रिश्चये घुण्त्भी स्रम्बुका (sic) पिपीलिका इत्यादिजन्तुजातममेध्यं पवित्रं किंचिदा पश्चभ्यः पश्चानधिकम्वपद्येत संभाव्येत वेत्तदुद्धृत्य देवस्य त्वेत्यभ्युद्दयैताभ्यामेव पवित्राभ्यां प्राग्वदुत्पृय होतव्यं जुदुयात् । स्रधिकाशुद्धावन्यदाज्यमुपादाय यथाविधि संस्कार्यमिति भावः ॥

ad p. 3, l. 11—13. स्थवीयसं स्थवीयांसं स्थूलतमं मध्यममाया-मेन न्यूनमग्नेः पश्चाद्धागे । दीर्घ मध्यमं स्थौल्येन न्यूनमग्नेदिक्षणतः । कनी-यसं कनीयांसमायामेन स्थौल्येन कनीयांसमग्नेरुत्तरतः । एवं त्रीन्परिधीन्प-रस्परसंस्पृष्टान्परिद्धाति । विहितशुक्कसुमनोभिरन्न्यायतनमलंकुर्यात् ॥

ad p. 3, l. 13. कोशं धारां निनयति सिश्चति ॥

ad p. 3, l. 18—20. हे जातबेदः अयमिधाः ते आत्मा शरीरं। तेन इध्मेन वर्धस्य च इध्यस्य च दीप्यस्य च।स्मानिन्द्रि दीपय वर्धय च प्रजया पशुभिर्वसर्वित्तेनान्नायेन समिधय संपन्नान्कुरुष्य च॥

ad p. 3, l. 20—22. श्रमावेष । उत्तरं परिधिसन्धिमनुगतादेशात् वायुकोण(दारभ्येत्यर्थः । श्रक्ण्या विदिक्कास्तत्या यावदाग्नेयकोण्मित्यर्थः । सततं निरन्तरमाज्यमासिश्चन्प्रजापतये स्वाहेति मनसे। सरन्त्रुवमचहत्य नीत्या । श्रथ दक्षिणं परिधिसन्धिमनुगतादेशादिन्द्राय स्वाहेति मनसा मन्त्र-मुखरन्त्राग्वचावदीशःनकोणं स्रुवं नीत्वा । एवमाघारौ नाम क्रे श्राहुती जुहोति ॥

ad p. 4, l. 1—3. तावाज्यभागदेशायन्तरेश तयोर्मध्य इत्यर्थः। श्राहुतीनामासां चतस्रणां वच्यमाणानां च लोकः स्थानं भवतीति। एताय-दक्षिमुखं नाम सर्वाक्षिकर्मणां पूर्वाक्षम्॥

ad p. 4, l. 4—5. इदमादीनि परिभाषास्त्राणया खण्डसमाप्तः। स्विष्टहत्संबन्धिनः स्थानात्मस्यगाहुत्या आहुतिमनभिजुद्धदसंयोजयन्। हुत-स्यहुतस्य उत्तरपूर्वामुत्तरपूर्वामाहुतिं जुहोति॥

ad p. 4, 1. 5 - 6. लाजान्वपतिति विधानात् वपनरूपहैं मो लाज-होमः । लाजहोमाज्यहोमाभ्यामन्यत्र सर्वाहुतीनामन्ते सर्वाहुतीनामुत्तरपूर्व-मागे स्विष्टकृद्ग्निनित्यः । अग्नये स्विष्टकृते स्वाहेति तदीयाहुतिर्नित्या सार्व-त्रिकेत्यर्थः ॥

ad p. 4, l. 6—7. अवदानानन्तरं स्थालीस्थे हिविषि यत्प्रत्यभिघा-रणं विधास्यते तिस्वष्टकृतमवदाय न कुर्यात् शेषस्य स्विष्टकृत्प्रकारस्थान-भिधानात् । उपस्तीर्य सकृद्वदाय द्विरभिघारणमिति दर्शपूर्णमासत ग्रानी-यते द्विरवदानमपि पञ्चावत्तिनामिति च ॥

ad p. 4, l. 7-8. प्रत्यभिघारयति स्थालीस्थं हविरिति शेषः। श्रुङ्गेष्ठन संनिधानात्तर्जनीमध्यमाभ्यां चाङ्गुलिभ्याम्॥

ad p. 4, l. 9—10. जामदग्न्यानां भागवाणां। तांके पश्चावतं भव-तीति पूर्वाचार्यमतानुवादः। प्रत्यभिघारणं विना स्रुवोपस्तरणेन सह पश्च संख्या॥

ad p. 4, l. 10. विहितमुपस्तरणमभिघारणं चाङ्गुल्या तर्जन्या दर्भ-

चतुर्थः खगडः॥

ad p. 4, l. 13. निरस्यति निष्कर्षति ॥

ad p. 4, l. 14—15. श्रनुप्रहरति जुहोति । द्विषन्तं मे श्रमिधेहि जानीहि तं प्रतिदह चेति ॥

ad p. 5, l. 5—7. दर्भान्परिस्तरणानि । सदिस ग्रुभकरमसीति । प्रणीताचमसं प्रति ॥

ad p. 6, l. 8—12. ऋत्विजों देवाः पृथिव्यादयः पृथिवी होतेत्ये-यमादि श्र्यते । मासास्तदेवता । गृहा गेहाधिष्ठात्र्यः ॥

ad p. 6, l. 1—2. यथाश्रद्धदक्षिणा येषां ते यथाश्रद्धदक्षिणा ६में सर्वे पाकयक्षा भवन्ति । विहितहिरएयादी ब्राह्मणविहितेतरदानं च यथा-श्रद्धं भवदित्यर्थः ॥

ad p. 6, l. 2. विहितहिरएयादिदानाशको सर्वपाकयशेषु पूर्णपात्र-मात्रं वा दक्षिणा भवति । दक्षिणा च।ध्यापकाय तदभाव श्रोत्रियाथेति वस्यति । स्रावृत्तिः प्रश्नसमाप्तिद्योतनाथेः॥

#### पश्चमः खगडः॥

ad p. 6, l. 3. गृष्टेः प्रथमगर्भाया नार्याः पुंसुवनं । श्रन्यत्र चतुर्थे मासि स्यात्॥

ad p. 6, l. 3-4. पृषद्। ज्यं दिधयुक्तमाज्यं। स्थालीपाकवत्संस्कृत्य हृविरिवोत्पूर्यत्यर्थः। प्रसङ्गादस्माकं पुरुषस्क्रं सप्तर्चमत्र व्याख्यायते॥

ad p. 6, l. 4—6. माषौ च वृषण्वत् यवं च शिश्नवत् संनिवेश्य रेतोबिन्दुवद्यगेन दिधिबन्दुना सहानेन मन्त्रेण प्राशयेत्॥

ad p. 6, l. 7—8. फलाभ्यामुपहितं मूलतः संसक्तं न्यप्रोधशुक्तं वटसमिद्ग्रं। तथा च वृषणोपहितशिश्रुसहशमिति यावत्॥

ad p. 6, l. 8. एवं कृतिमदं कर्म निश्चयेन कुमारोत्पत्तये स्यादिति पूर्वाचार्यो आचलते ॥

## षष्ठः खण्डः ॥

ad p. 6, l. 10—11. श्व इत्यादि नान्दीमुखदिनात्पूर्वेचुर्वा । नान्दी-मुखदिने पवान्नं संस्कृत्य तदनन्तरं वा इत्यर्थः ॥

ad p. 6, l. 12—15. दध्यादिभिश्चतुर्भिः शुक्कद्रव्येरष्टाभ्यो देवता-भ्यः प्रतिद्रव्यमेकैका पंक्तिरिति चतुर्धा हरति। नमः शब्दस्य पृथकपृथायोगः। स्रान्यायतने यत्राग्निः प्रणेष्यते तत्रेत्यर्थः॥

ad p. 6, l. 16. माषाशनेन मत्स्याशनेन मांसाशनेन भच्याशनेन षा मिश्रयेदिस्यपरं मतमित्यर्थः ॥

## सप्तमः खएडः॥

ad p. 7, l. 2—3. म्रा मूर्ध्नः मूर्धपर्यन्तं । प्राणसंमितं नासमिक्तिः । सीमन्तं केशविभागं प्रत्यक्षाखस्तिष्ठन्कुर्यात्। मन्त्रे विभजामीति शेषः। प्रतिमन्त्रं सकृत्सकृतिति प्राह्यः॥

ad p. 7, l. 5. परा श्रन्या भार्येत्यर्थः॥

#### त्रधमः खगडः॥

ad p. 7, 1.7—10. जातरूपेण समांशसुवर्णेन शिलादी संस्रोध बालं प्राश्येत्। इदं ब्रीहियवमस्ममयं सुवर्णशकलो रसः इदं सुवर्णे प्राणेनासस्य प्राणः त्वात्तेन सह सहितममृतं पिवेति शेषः। पृथिवीत्यादि घौरादित्यस्तदम्तवंतीं पुरुषः पिता तक्षीर्यत्वाद्वर्षस्य तस्य धात्री पृथिवी माता। तस्याः खल्वोषःधीशरीरेणास्य पूर्वं जननं। तता उन्नरूपेण। ततः शुक्ररूपेण। ततः क्रमाच्छरीरत्वेन। ततो उस्य पितुरेव स्तनौ ब्रीहियवौ। तौ हैतौ प्रजापतेः स्तनौ यद्गीहियवश्चेति श्रुतिः। हिरएयं च प्राजापत्यो रस इति। शतं शरदः शतं संवत्सरान् जीवाहि जीव। पश्यादि पश्य॥

ad p. 7, l. 16. वाक्यद्वयमेतत् । पुत्रं प्रत्याह पूर्वं कतमो असि त्व-मस्मिन् जन्माने। सं समस्तगुणैर्मा मां संप्रविशानुकुरु। श्रसावित्यस्य स्थाने श्राश्विनेत्यादि नास्तरं नामास्य संबुद्धया निर्दिशेत्॥

ad p. 7, l. 18. पश्चनां हिंकार: सामात्मकतया शुद्ध इति ॥

ad p. 7, l. 19—p. 8, l. 3. तराडुलावयवाः फलीकरणाः । लौकि-काम्रावौपासनवद्धोमः । शराडादयो ऽष्टौ बालघातिप्रहाः । चतुर्थीत्रयं प्रथ-मार्थे । तथालिखन्विलिखान्नित्यादि दश । श्रयम्णः शत्रुः कुम्भीत्येकः । निपु-गहा श्रन्त्रीमुख इति पदच्छेदः । पते सर्वे इतःप्रदेशान्त्रश्यन्त्विति ॥

ad p. 8, l. 3. सूतको सूतकवन्तो ॥

ad p. 8, 1. 3--4. उत्थानमशुचित्वान्मोत्तः॥

#### नवमः खरहः॥

ad p. 8, 1. 5. द्वादश्यं जन्मदिनार्द्वादशे दिवस इत्यर्थः ॥

ad p. 8, l. 8. (श्रानुनक्तर्त्र) यथा कथंचिदस्य जन्मनक्तत्रसंबन्ध-सिंहतं वा। यथा सुरुक्तिकः श्रिशिमित्रः मेष इति॥

ad p. 8, l. 8. (ब्रानुदैवतं) देवतासंबन्धसहितं वा। यथा केशवः शंकर इत्यादि ॥

ad p. 8, l. 8. (ब्रानुनाम) पित्रादेर्नामानुगतं वा । यथा विश्वामित्रः पराशर इत्यादि ॥

ad p. 8, l. 8. (श्रतद्धितं) सर्वत्र तद्धितान्तवर्जम् ॥

ad p. 8, 1. 8. (ब्राकारान्तं स्त्रियै) विहितं नामैव स्त्रियै चदाकारा-न्तं कुर्यात् स्त्रीप्रत्ययोपलक्षणमेतत् । यथा जया शंकरीत्यादि ॥

ad p. 8, l. 8--9. (यथार्थं वा) उक्तसंविधिशेषानपेक्षया यथार्थ-मर्थानुक्रपं ज्योतिर्देशाभाविकर्मनिर्णये यो उर्थो उभिक्षषितो उभिधातुं तद-भिधानसमर्थं वा नाम कुर्यात्। यथा सुयक्षः पुरुयकीर्तिः महामितिरिति ॥ કદ

ad p. 8, l. 9. (कुमारयहेषु च) नामकर्मार्थ वस्यमाण्दशाहुतयो हे।तन्या इत्यर्थः ॥

ad p. 8, l. 9. नामाधानानन्तरं कुमारस्य जन्मनत्तरं तद्देवतं जन्म-तिथि च यजते । तेभ्यः स्वनामभिजुंद्दयात् ॥

ad p. 8, l. 10—11. जुद्याः सेविताः सर्वेरित्यर्थः। श्रक्षिधन्यन्त-रिभ्यां स्वाहा प्रजापतये स्वाहेत्यादि सप्ताहृतयः॥

पकादशः खण्डः॥

ad p. 8, l. 16. जटा इति शिखाशव्दवाच्याः केशाः ॥

ad p. 9, l. 1. स्काएडं (sic) सह कथितम्॥

ad p. 9, l. 7. द्रमीपेञ्जूलीति दर्भद्रयमूलप्रदेशः॥

ad p. 9, 1. 8-9. कातीचित्किक्षान् केशान् सदर्भिषेष्ठज्ञूलीकान्स-व्यहस्तेनानेन मन्त्रेण् धारयेत् । सुवस्तवे सुखेन वपनं कर्तामित्यर्थः ॥

ad p. 9, l. 13—14. तथित चाथै। एताभ्यां मन्त्राभ्यां क्रमात्पद्धाः दुत्तरतश्च एवमेव छिन्धात् जुरादानं विना सर्वमावर्तेतेत्यर्थः । तदिति पूरणः। श्चयं कुमारस्त्वं येन जुरेण कृतवपनः भूयः दीर्घकालं चराति श्रास्मिन्लोके चरिष्यित ज्योक् चिरकालं च सूर्यं पश्याति द्रस्यसि च ॥

ad p. 9, l. 18. एकार्षेयाणामेका चूडा त्र्यार्षेयाणां तिस्न इत्यादि गोत्रकल्पः। कुलकल्पस्तु पित्रादिभिराश्चितः प्रकारः। तथा नापितं बोधये-दिति शेषः॥

ad p. 9, l. 19. पश्चाद्यपनस्नानानन्तरं प्रधानाहुतयः ॥
ad p. 10, l. 2---3. धान्यपल्यले धान्यत्तेते । निखनेत् निगृहेत्क-

## द्वाद्शः खरडः॥

ad p. 10, l. 5—6. श्रातिक्रान्तचोडशवयस्कं ब्राह्मणं नोपनयीत । श्रानेपनेन्द्रियतया हाच श्रद्धप्रायो भवतीति ॥

ad p. 10, l. 8—14. हे सोम ब्रह्मणा मन्त्रेण महे महते श्रोत्राय श्रोत्रियत्वाय परिद्धमिस परिधानवन्तं करोमि। इमं यथा जरिमा जरा श्रशक्तिः न यात् न प्राप्तुयात् यथा च ज्योक् सदा श्रोत्रे श्रोत्रियत्वे श्राधि-जागराद्धिकं जागरूको भवेत् तथा त्वमनुगृह्णी स्वेति शेषः। ण यादिति सांहितं णत्वं। श्रथ कुमारं प्रति जीवाहीत्यादि ब्याक्यातं। राष्ट्राय राज्य-रक्षायै। हे पोषेति पोष्याधिष्ठात्रीं देवतां प्रति। पोषाय पुष्टणै समृद्धयै॥

ad p. 10, l. 18. द्विचन्त (sic) इत्यकारान्तं प्रथमैकवचनं द्विच-

ad p. 11, l. 1—4. वः तुभ्यं। श्रद्याय वृहते परमात्मने नमः करोमीत्यन्वयः। लिङ्गात्कुमारेण वक्तव्यो मन्त्रः॥

 $ad\ p.\ 11,\ l.\ 4.\ (म्रधिगम्तरधिगच्छ) म्रधिगम्तव्यमिति शेषः । एवमाचार्यः कुमारं ब्रयात् ॥$ 

ad p. 11, l. 4—5. इत्थमाचार्य कुमारो ब्र्यात् । श्रसावित्यत्रा-चार्यनाम संबुद्धया श्रमुष्मै इत्यत्रात्मानं चतुर्थ्या च निर्दिशेत्॥

ad p. 11, l. 6-7. श्राचार्याञ्जलिगतानामपां नीचैःश्रावेण इतरस्य शिष्याञ्जलेः पूरणं स्यात् । इदमुदक्षप्रदानरूपेण गुरोवेंदप्रदानप्रतिश्चानम् ॥

ad p. 11, l. 7. एनमाचार्य कुमारः संशास्ति प्रार्थयात ॥

ad p. 11, l. 9--10. सु मर्त्य प्रयुयोतन प्रमिश्रय भगवन्वयं तु श्रागन्त्रा श्रस्मानागच्छता सह समगन्माहे संगच्छेमाहे ॥

ad p. 11, l. 12-14. स त्वं मा विस्नसः मा विश्वधितो भव। हे स्रमृत । क्लोपः सवर्णदीर्घश्च झुन्दसः । मृत्योरन्तरं प्रवेशरन्ध्रं च मा कुरु॥

ad p. 11, l. 14—17. इद्यदेशमालभ्य जपाते नामेरविच्छुदेन दक्तिणमंसमन्ववसृश्य ततो इद्यदेशमालभ्य कुमारस्य इमं मन्त्रं जपति श्राचार्यत्वेन वते मयि मम वाचं वेदमयीमेकवतः श्रवश्चलब्रह्मचर्ये त्वां मिय नियुनक्तु नियोजयतु मद्वश्यं करोत्वित्यर्थः॥

ad p. 12, l. 8--10. (ऋतस्य etc.) ऋतस्य श्राश्रमधर्मस्य गोप्ती तपसश्च परस्पी पालयित्री श्ररातीश्च शत्रुन्सहमाना प्रसद्घ वर्तमाना मा रिषाम मा नश्येम भर्तारे। धर्तार: । शिष्टं स्पष्टम् ॥

ad p. 12, l. 12. कौपीनं कटिवस्त्रं चान्तरं तत्कौमं वा शणसंबन्धि वास्यात्सर्वेषामित्यर्थः ॥

ad p. 12, 1. 18. भिद्याचाक्ये ज्ञा इति च हि इति चाज्ञरे न वर्ध-येन्नोचैब्र्यात् । नीचैस्तरामितरवर्णेभ्यो ब्र्यादित्यर्थः ॥

ad p. 13, l. 3—4. (अनूच्य etc.) प्रयमुक्तां यदुः सावित्रीमनूच्य वेदमादितः किंचिदेकसामावरमृक्पूर्वमाचार्याद्धीत्य पठिष्यमाण्डेश्चतुर्भिर्मन्त्रेश्चतस्रो घृतेनाक्ताः समिधो अग्नावादध्यात् । उपनयनप्रभृत्यासमावर्तन- पर्यन्तं यद्कस्रचर्यं तद्कतमात्र एभिर्मन्त्रैरादिश्यते। तदिदं षोडशे गोदानकरणे विस्तृष्य पुनरपि तत्रापोद्धृत्य स्नजमादेशयेतेति विधास्यति (cf. p. 17, ]. 1)। समावर्तने त्वस्यात्यन्तविसर्गः। इदं विस्तृष्येव गौदानिकाधन्तरास्वतादेशः॥

ad p. 13, 1. 8. तदेतन्मन्त्रचतुष्टये<u>न समिदाधानं वस्तादेरप्युपल</u>-

용도

ad p. 13, l. 9--10. व्रतसमाप्तावत्रादिष्टस्य महतो व्रतस्य समा-प्त्यर्थे समावर्तनाङ्गदराङसादनात्पूर्वकाले गौदानिकादिसमाप्तौ च एभिर्मन्त्रेः सामध आधेयाः तदानीं च मन्त्रानेवमुहेदित्यर्थः ॥

ad p. 13, l. 12. (त्रिरात्रम् etc.) श्रत्तारमलवर्णं च भैत्तमाचार्या-नुक्रयाश्रीत ॥

· ad p. 13, l. 13--14. श्रभ्यज्य आज्येनासिच्य । स्थालीपाकेन चरुणा व्याहृतिभिरिष्ट्रा तन्मूले हुत्वेत्यर्थः । यञ्जोपवीतं दण्डं च ब्रह्मचारि-णस्तस्मिन्नेच पलाशे उत्तिप्य प्रत्येयात् प्रत्यागच्छेत् । ततश्च यञ्जोपवीतं दण्डं चान्यदाददीत ॥

## त्रयोदशः खगडः॥

ad p. 13, l. 15—16. मार्जयेत श्रात्मानं प्रोक्तयेत् । तन्मध्ये सूर्य-श्रामिश्चेति सायंप्रातर्मन्त्राचमनं स्मृतिसिद्धम् ॥

ad p. 13, l. 16. (वामदेव्यमन्ते ) श्रन्ते वामदेव्यं प्रोक्षणमन्त्रः स्यात् । अन्तप्रहणमिद्मन्यैरपि स्मृत्यन्तरसिद्धैः प्रोक्षणं तरत्समन्दीय।दूर्धं श्राप्यति ॥

ad p. 13, l. 16—18. नत्तत्रोदयोपलत्तितकालादि सन्ध्यां पर-मात्मानमादित्यान्तर्विति ध्यायेदित्यर्थः । स्मृति अद्धार्ध्यद्यनानन्तरकृत्यमे-तत् । प्रातर्विशेषे वद्यते (p. 13, l. 21) । सायमपेत्रो ऽयं विधिः ॥

ad p. 13, l. 18—19. प्राणायामप्रकारस्तु सञ्याहृतिकमित्यादि मनूकः (cp. Mānavadharmaśāstra VI. 70; II. 78)। समृत्यन्तर- सिद्धतर्पणानन्तरकृत्यमेतत्। श्रावर्तयेत् पठेत्॥

ad p. 13, l. 19. (शतकृत्वो वा दशावरम्) दशावृतस्त्ववरं मत-मित्यर्थः (B: दशावृत्तयस्त्ववरम्मत°)॥

ad p. 14, l. 1—2. यिसन्सुप्ते उनुत्थिते सूर्य उदेति स सूर्याभ्यु-दितः। यिसन्सुप्ते उनुत्थिते सूर्यो निम्रोचित श्रस्तमेति स सूर्याभिनिम्नुक्तः। तच्छेपं तस्मात्सुनिकालादहःशेषं रात्रिशेषं वा॥

## चतुर्दशः खराडः॥

ad p. 14, l. 4. श्रवणसमवस्थितचन्द्रयुक्तपौर्णमाकी श्रावणी । तथा प्रौष्ठपदी । वर्षापौर्णमास्योरन्यतरः स्यादित्यर्थः ॥

्वत p. 14, l. 4. (हस्तेन) तन्नश्चत्रयोगिपूर्णिमाभावे संनिधानाद्वा-र्षिकेण हस्तेन उपार्कुर्यादित्यर्थः॥

ad p. 14, l. 4--6. सर्वे श्राचार्यः शिष्याश्च । पुरस्ताज्जप इत्यु-क्त्वा भूम्यालम्भजपात्प्रागेव कार्यः । श्रध्यंष्यमाणो वेदः नः सहास्तु सर्वे- षामधीनो ८स्तु । <u>तथा भुनकत परिपालयत्</u> । तथा शेषमपि हातस्यं । मा विद्विषामहे वयं परस्परम् ॥

ad p. 14, l. 8--9. छुन्दांस्याग्नेयेन्द्रपषमानानि। आदितः भ्राक्पूर्व। अधीत्य अध्याप्य। यथार्थे यथाशक्ति एकर्चावरमित्यर्थः॥

ad p. 14, l. 9--10. ऋषिम्यः स्वाहेत्यादिप्रकारेण् । ऋष्यादीन् षडिष्ट्रा ऋचं सामेत्यादि ऋग्मिस्य तिस्मिस्तिस्त आहुतीर्जुहुयादित्यर्थः। ऋष्य ऋक्सामद्रष्टारः। देवा ऋक्सामवाच्याः । छुन्दांसि ऋक्सामयोर्यानि गायज्यादीनि । यज्ञंषि यानि सुत्रब्राह्मण्मन्त्राणि ॥

ad p. 14, l. 10. पताभिरेव धानाभिः पूर्वाभिः पिक्सः पडाहुति-मन्त्रेरित्यर्थः । तानेव ऋष्यादींस्तृप्तिभाजः कुर्यात् । तानावाहनादिभिः संपूज्य हुतशेषा धानास्तेभ्यो निधेद्याचार्थ्यः शिष्याश्च तानद्भिस्तर्पयेयुः॥

ad p. 14, l. 10—13. (ब्राचार्यमाचार्यांश्च) ब्राचार्य जैमिनिमाचा-र्यास्तलवकारादीनेतांस्रयोदश ऋष्यादीनिव तृप्तिभाजः कुर्यादित्यर्थः ॥

ad p. 14, l. 16. (सावित्रमहः काङ्क्तन्ते) सावित्रमहः हस्तनक्षत्रं । तदेव पर्वदक्षिणा कर्मणि च काङ्क्तन्ते केचिदाचार्याः ॥

ad p. 14, l. 16. ( उत्सर्गे च ) सावित्रमहः ग्रन्यच कर्मजातमुपा- कृतिवदेव स्यात् ॥

ad p. 14, l. 16—17. (पिक्कणीं... अश्रीयात् ) पिक्कणीं पक्षतुल्या-गामिवर्तमानाहर्युक्तां रात्रिमुत्सर्गे इति शेषः । आचार्यस्येवैतानि वर्णानि (sic ) स्यु: ॥

## पश्चदशः खराडः॥

ad p. 15, l. 1--2. यथास्वं स्वस्थानेषु । छुन्दांसि गायज्यादीनि । चतुरुत्तराणीत्युपलक्षणमन्येषामपि शिवेन सहेति शेषः । ना श्रस्मानिति । इत्थमर्थामि (?) सन्धिपुरःसरमुक्त्वा उत्स्रप्रव्यमित्यर्थः । ततस्व स्विष्टकु-दादि हावेःशेषप्राशनान्तमुपाकमेवत् ॥

ad p. 15, l. 2-3. ( उत्सृज्या°... अधीयीरन् ) अध्यायिदेने अध्य-यनमनध्यायिदेने तदभावश्च । उभयोरनुपालनं । यथास्वं स्वायत्तं (B: स्वा-युक्तं ) पठितमेव वेदावयवमित्यर्थः ॥

ad p. 15, l. 3. श्रतस्तैष्याः पूर्शिमाया ऊर्ध्वमभ्रेषु सत्सु मेघछुने अहीत्यर्थः । नाधीयते नाध्येतस्यम् ॥

## षोडशः खरडः॥

ad p. 15, l. 4. गोदानसमाप्तिकं पवमानपर्यन्ताध्ययनमत्र गोदा-नशब्देनोच्यते । वतानीति श्रारएयपर्वादौ । दशाध्यायी उपनिषदिति । तंषशाब्यव्याद्दातिसामगायत्राणि यदुपनयनादि षद् द्वादश षा वर्षानं यावद्य्ययनकालं वा ब्रह्मचर्यमिति वस्यमाणकालमध्ये गोदानसम्रावृतसामा-पनिषत् साम्नामध्ययनार्थास्त्रयः संवत्सरा भवन्ति । श्रोपनिषद्स्तु समानव-तत्वादत्रोपात्तः वस्यमाणादादित्यब्रातिकात् (p. 15, l. 6) परो विद्वातक्यः । दृदं च सूत्रं तत्तत्संवत्सरानुष्टेयव्रतिष्ठानार्थम् ॥

ad p. 15, l. 4 - 5. तेषु त्रिषु संवत्सरेषु उदकोपस्पर्शनं स्नानम् ॥ ad p. 15, l. 5. त्रानुपस्पृश्य त्रस्नात्वा प्रातमीजनं न कुर्यात् । भैक्ष-भरणादि त्वस्नातेनापि कार्यमिति भावः । दिनचतुर्भागे ऽत्र प्रातःशब्दः ॥

ad p. 15, l. 5. (साय°...श्राधानात्) न भुज्ज्यादिति रेाषः। भैक्ष-चरणं तु ज्ञानात्प्राक् समिदाधानादनन्तरमन्तरा वा ज्ञानसमिदाधानयोर्भ-वति । प्रदेश्वान्ते दिवसचतुर्भागे ऽत्र सायंशब्दः॥

ad p. 15, l. 5—6. (ग्ररण्यात्... दध्यात्) सदा साये समिदाधानमिति वस्यमाण्स्य (p. 16, l. 8) श्रयमेनद्रतविषयो गुण्विधिः। इदं व्रतं गौदानिकनिमित्तत्तेन त्रित्वं गौदानिकं व्रांतिकमौपनिषदमिति तत्तत्तंशां च लमते। तथा च संवत्तरत्रयस्यादौ त्रिरादेशनमन्ते त्रिः समाप्तिश्च तदेतद्र-तादेशनं सर्ववेत्यादि विधः। तत्र व्रतादावग्ने व्रतपत इत्यादिमन्त्रेषु गौदा निकं व्रतं चरिष्यामि श्रन्ते श्रचारिषमित्यादि तत्तन्नामनिर्देशः। उपनयना-दिष्टं सामान्यव्यतं तु सर्वेष्वेष्यनुसरित। एयमुत्तरत्र श्राह्यं। श्रत्र श्रौपासन-वत्यूवांत्तरमन्त्रमध्ये व्रतसमिदाधानं व्रतादौ तु पूर्वपरिषेकात्प्रागुपनयनवत्। वस्रोपवीतमेखलाजिनदएडधारणं च प्रायः कुर्वन्ति। उपाकृतेः प्रागेव गौदानिकादेशः॥

ad p. 15, l. 6. (आदित्यवातिक: संवत्सरः) त्रादित्यवतानि शुकि-यसामानि । उक्तकालमध्ये तद्ध्ययनार्थः संवत्सरो भवति। इदं तद्रतिवधा-नार्थम् ॥

ad p. 15, l. 6. (एकवासाः) एकसहायं वासो यावद्ध्वंसं वसीत ॥ ad p. 15, l. 6—7. (न युक्तमारोहेत्) युक्तमनोरधप्रभृति ॥

ad p. 15, l. 8. (ने।ध्वं...प्रस्तायात्) ग्रपः प्रस्तायात् प्रस्यन्वयेत्। अशुचित्वनिमित्तं तु स्नानं भवति॥

ad p. 15, l. 8-9. तिसस्तिस्मिन्संवत्सरे वृते समाप्ते सित श्राव-येवध्यापयेवित्यर्थः । इति गौदानिकार्दानि चत्वारि समाप्तानि ॥

र These difficult and doubtless corrupt words are handled down thus in M2: वरशन्यन्याहृतिसामगायत्री...(lacuna)...दिशुयद्वा दशवर्षान्

#### सप्तद्श: खरडः॥

ad p. 15, l. 10. महानाम्न्य इति विदा मधवन्निति शकरीत्रयं ससाम (वसामि M)। तद्भ्ययनार्थाः द्वादश संवत्सराः नव पद्वा। त्रयो वा संवत्सरा इति विविधास्तत्र करुपा भवन्ति॥

ad p. 15, l. 11. श्रुता ऋध्यापिता भविष्यन्ति चेदित्यर्थः॥

ad p. 15, l. 11—12. शुक्कत्वमत्र शुचित्वं। विहिते काले संव-त्सरमात्रमेय चरेत्॥

ad p. 15, l. 12. (व्रतं...दिवा) व्रतं समग्रं चरन्दिवा भूयः बहुश-स्तिष्ठेत् ॥

ad p. 15, l. 12. (श्रथासीत नक्तं) भूय इति देापः॥

ad p. 15, l. 12--13. (तस्य...परिवृध्यात्) ऋषं तु तदुक्तवद्वा भवत्विति भावः॥

ad p. 15, l. 13. (रागदोषान्न कृष्णं) रागदोषाद्धेतोः कृष्णं न परि-दध्यात् ॥

ad p. 15, l. 14. उपस्पृशेत् स्नायात्। प्रत्यहमनेन (प्रत्यग्गमनेन M) या स्नानयोग्या यवृञ्छ्या (°पृञ्छ्या M), संगम्यन्ते (संगम्यते M) तासु सर्वास्वित्यर्थः । श्रप इत्युक्ता श्रद्धक्ता (thus emended; चयुक्ता B, श्रमुक्ता M) इति हेतोः। श्रस्ति हि श्रुतिः श्रापो वै शक्तर्य इति ॥

ad p. 15, l. 14. (नावा न प्रस्नायात्) नावा श्रपो न प्रविशेत्। श्रवतीर्यैव नदादिकं लक्क्येदित्यर्थः॥

ad p. 15, l. 14—15. (प्राण्°...उभयतः) प्राण्संशये तु नावैष लह-यन्तुभयतस्तीरयोरुपस्पृशेत् स्नायात् ॥

ad p. 15, l. 15. उभयत इति शेषः । पश्चका इति । श्रस्ति हि श्रुतिः पश्चो वै महानाम्न्य इति ॥

ad p. 15, l. 15—16. प्रतिवृष्टि गृहान्त्रिगंतः किंचित्क्रिको गृहं प्रवि-शेदित्यर्थः ॥

ad p. 15, l. 16--17. (एवमस्य...उपोषितः) ब्रह्मचर्यान्ते महाना-स्नीब्रह्मचर्यान्ते इत्यर्थः । एकरात्रं एकमहोरात्रमुपोषितः स्यादिति शेषः ॥

ad p. 15, l. 17—19. ( श्ररएयं ... सपुरीषाः ) तस्मिन्नुपोषण्दिने । श्राचार्यकृत्यमेतत् । श्रपामद्भिरित्यर्थः । तं श्रह्मचारिणमुपषसन्तं । समनुपरिगृह्यालिङ्गय । निमीलितं मीलिताक्तं कृत्या।स्तोत्रियाः स्तोत्रियसामसहिता महानास्नीः । उपगायेत् श्रध्यापयेत् । एवा ह्येवेत्यादि पश्च पुरीषपदानि ॥

ad p. 15, l. 19-20. शिष्यो मामं प्रत्येत्येति शेषः ॥

<sup>!</sup> Read. बहच्छ्या ।

ad p. 15, l. 20—p. 16, l. 1. (राजिम° ... खाग्यतः) उद्पात्रं धार-यक्तित शेषः ॥

ad p. 16, l. 1-2. (श्वी°...वेष्टवेत्) आचार्यकृत्यं । श्वी भूते

प्रमाते । वासः मुखवेष्टनवस्त्रम् ॥

ad p. 16, l. 2. (उद्यम्य...बीकेत्) ता एवापः । ब्रह्मचािकृत्यम् ॥ ad p. 16, l. 2—4. (स्वर°...°पहरेत्) श्रपः कांस्यगताः । प्रकृतः मेव धासःप्रभृति । उपहरेत् द्यादाचार्याय गृहं गताय ॥

ad p. 16, l. 4—5. स्थालीपाकात् हविषेत्यर्थः (sic) । पुरस्तन्त्रा-न्ते इदमिति व्रतसमाप्तिद्योतकः । तस्मादत्रैव व्रतान्तसमिध त्राधाय स्विष्ट-कृदायुत्तरतन्त्रम् ॥

ad p. 16, l. 6-7. (गौर्दक्षिणा) दत्तस्य वत्सस्य माता गौरेव

दीयते । महानासीकवतं समाप्तम् ॥

## त्रप्रादशः खगडः॥

ad p. 16, l. 7. वेदार्थ ब्रह्मचर्य यदु । नयन श्रादिष्टं तदृद्धादश

ad p. 16, l. 7. (जननात्...एके)तथा चोपनीय (तथा चे।परि M) षहवर्षागीत्यर्थः । सप्तमे ग्रुपनीयते ॥

ad p. 16, l. 7—8. (यावद्ध्ययनं) ब्रह्मचर्यचरणमिति शेषः ॥ ad p. 16, l. 8. (सदा...ब्राधानं) श्रीपासनवत्तन्त्रं । अग्नये सीम-धमित्याद्यपनयनवदादुतिः ॥

ad p. 16, l. 8-9. हे त्रिवृती त्रिप्रकारे वस्तुनी केते इति चेत्रि-

बृतं मुर्णि त्रिगुणे उपानहाँ च वर्जयेत्॥

Jad p. 16, l. 9. (बोडशे गोदानकरणं) गोदानमिति केशान्तकरणं तरसंस्कारः । तदस्मिन्याकयके इति । तद्वोदानकरणिदमपि वृणोति ॥

ad p. 16, l. 9—10. (तत्... श्राचहात) श्रत एवोपनयनाधेताव रकालं केशा धार्या इति झायते । ब्रह्मचर्यान्ते एतस्कर्म । पञ्चमे चोपनयने तदादि हादश वर्षाणि ब्रह्मचर्ये तन्मध्ये चातुकल्पाश्रयेण महानाझान्तमाप्ता मेधाविना च श्रध्येतव्यजातस्य सर्वस्याप्यध्ययने चार्थादिदं षाडशे भविष्यतीति मुख्याभिप्रायेणेदं (मुख्यान्तप्रा M) षोडश इत्युक्तं पद्मान्तरेण तदाग्वापरं (sic B; तद्व्याग्वापरं M) वा यथाकथंचित् ब्रह्मचर्यावसान एवेदं कुर्यात्॥

ad p. 16, l. 11. अधिकृतं विरूपासहोमान्तं कर्तन्यं । सानीयादिः (मि)श्च प्रोद्ध इति विशेषः ॥

ad p. 16, ]. 10—11. (उपनयनेन व्रतादेशनं) वस्यमाण्मपोद्धृत्य स्रजमादेशयेतेति (p. 17, ]. 1) स्रादेशनमुपनयनेन व्याख्यातमिति शेषः। तदेतद्रतादेशनं सर्वत्रेति सिद्धे इदमुपनयनादिष्टस्य महतो व्रतस्यह निवृत्तिं स्रापयति । स्रतो विरूपाक्षाहुत्यनन्तरं व्रतान्तसमिध स्राधियाः। पुनरादेश-कालं तु वस्यत्यपोद्धृत्य स्रजमादेशयेतेति ॥

ad p. 16, . 11. (न त्विह...वासः) इह व्रतादेशे उहतं धासः न नियुक्तं न नियतं । त्रस्तु वा मा वेत्यर्थः । ग्रत एव सर्वत्र व्रतादेशेषूपनयन-वन्नुतनवस्त्राद्यस्तीति श्रायते ॥

ad p. 16, l. 11—12. (सर्वाणि... श्रौहाहमनिः) समिदाधानादन-न्तरमुदकदानाद्या (sic M; पुरुगादानाद्याः B) वपने स्वयं विशेषः। श्रोहाहमनिराचार्यः। श्राचार्यग्रहणं पूजार्थम् ॥

ad p. 16, l. 12. (उप्तकेशः स्नायात्) उप्तकेशः धान्यपत्वले गोष्ठे वा निखातकेशः॥

ad p. 16, l. 12—14. वनस्पतीनां चर्मणा संपिष्टन स्नानीयेन। वन-स्पतेस्त्वगसि त्वं हे शोधनि मा शोधय। तां त्वाभिहरे धारयामि ॥

ad p. 16, l. 15. (स्नात्वा<sup>2</sup>...कुरुते)कुरुत आत्मानमलंकुरुते। देवेषु मनुष्येषु च मध्ये मे पुरायं गन्धं कुरु । शिष्टं स्पष्टम् ॥

ad p. 16, l. 19—p. 17, l. 1. श्रादशों असि त्वं देवमनुष्या उभयं मामादश्यासन्नादरेण दृश्यासुः । शोभो असि शोभयितासि त्वं देवेषु मनुष्येषु च मध्ये श्रहं शोभासं शोभिषीय । रोचो असि रोचियतासि न्वं देव-मनुष्येषु श्रहं रोचासं रोचियीय ॥

ad p. 17, l. I. (श्रपोद्धृत्य... देशयेत) अपोद्धृत्य श्रपनीय स्नज-मस्याचार्य श्रादेशयेत व्रतसमिध श्राधापयेत्। एतत्कर्मादौ निवर्तितस्य व्रतस्य पुनरत्राधानं। कुनः॥

ad p. 17, l. 1—2. (उक्का...संवत्सरेषु) प्राक्तंवत्सरेषुक्रा एवा-श्रापि नियमा न नृतनमिति भावः। तत उत्तरतन्त्रं प्रायश्चित्तान्तं कृत्वा मुर्धारम्भजपः॥

## एकोनविंशः खगडः॥

ad p. 17, l. 3—5. स्नास्यन्यथाशिक दिश्तणां दस्वा गुरुणानुमतः समावर्तनं करिष्यमाण इत्यर्थः । स्नानं स्नानीयं । गुक्के अनुपशुक्ते उपानहो ॥

ad p. 17, l. 5. उपक्लुप्तः संनद्धः ॥

ad p. 17, l. 6-7. पूर्वतन्त्रान्ते व्रतान्तसमिध श्राधायानन्तरकृत्य-मेतन् । ग्रास्तीर्य पश्चादग्नेरिति राषः । श्रप्सु तत्रैष पात्रावस्थितास्यप्सु ॥ ad p. 17, l. 8. (तां...षादयेत्) श्राचार्य एव ॥

ad p. 17, l. 8. (केशान्त<sup>o</sup>...ब्याख्याताः) वच्यमाण्कानीयानुले-पनसुमनत्रादर्शान्यनस्पतेस्त्वगसीत्यादिमन्त्रेविंनियुञ्जीतेत्यर्थः ॥

ad p. 17, l. 9. (परिवापनं च) वस्यमाण्यपने प्रकारश्च मेखलां सादियत्वा महाव्याद्दिनिभिर्विरूपात्तेण च दुत्वा सर्वेषधीभिरित्यादिकृत्यं। तत्रायं विशेषः॥

ad p. 17, l. 9—11. शिष्यकृत्यमेतत् ॥

ad p. 17, l. 11-12. श्राचार्यकृत्यमेतत् । हे सरस्वति नः शिवा शंतमा शोभनतमा भव । सुमृडीका सुखकरतमा भव । ते तव व्योम व्यापकं परं धाम मा संदश्ति मां प्रति संदर्शनाय भवत ॥

ad p. 17, l. 18—19. स्नानीयगम्धस्त्रज्ञां गोदानकरण्वद्विनियोगा-दनन्तरकृत्यमेतत् । श्रन्तरीयमात्रस्य परिधानमत्र ॥

ad p. 17, l. 19—20. (सन्य॰...द्त्रिणं) तयैव ऋचा। मा मां द्यावापृथिवी यशसा संयोजयतां। इन्द्रबृहस्पती भगेन भाग्येन संयोजयतां। भगस्य यद्यशस्तमां विन्दतु । यशः मा मां प्रतिमुख्यतां न विमुञ्जन्तु। यशस्वी ऋहं श्रस्याः संसदः प्रवदिता प्रकर्षेण वाग्मी स्यां भवेयं। श्रस्याः संसदः श्रहमुत्तमश्च भ्यासमित्यर्थः॥

ad p. 17, l. 20. (त्रिवृतं...°मुञ्जते ) स्नादर्शमादर्शो उसीत्य दिम-न्त्रेणावेच्य धृतोत्तरीयस्येदमुच्यते । प्रतिमुञ्जते सूत्रप्रोतमासञ्जयति ॥

ad p. 17, l. 20—21. पालाशं त्रिवृतं मणि। स्वस्त्ययनकामः सुष्टु-जीवनकामः॥

ad·p. 17, l. 21--p., 18, l. 2. श्रक्तेवानस्वान् । पालाशमेघेषां मुख्यम् ॥

ad p. 18, l. 3. ( उपानहाय° ..मामिति ) करेण युगपदा-दथीत (sic) ॥

ad p. 18, l. 3. श्रय सन्यमिति शेषः । नेत्रे नेत्रिणी इत्यर्थः । श्रथोत्तरतन्त्रः समूर्थारम्भजयः सगोदित्तिणः समाप्यते ॥

ad p. 18, l. 3. [ तस्य...भवन्ति ] यावज्जीविभाते शेषः॥

ad p. 18, l. 4. [ नाजात<sup>2</sup>...इच्छ्रेत् ] स्वभावाद्वास्याद्वा नामेरघो यस्या न लेमानि तथा उपहास्यतीति [ उपहास्यंन्तीति M ] उपहासं भैधुनं नेच्छ्रेत् न तांदशीं परिणेतुं कामधेतत्यर्थः ॥

ad p. 18, l. 5. [न फर्नानि...° चिन्धीत] चुत्तं दिस्य इति शेषः ॥ ad p. 18, l. 6. [ नैकः ] प्रामान्तरं वजेत् ॥ ad p. 18, l. 6. ( म चुषतेः सह) प्रामान्तरं वजेत् ॥

ad p. 18, l. 6—7. [न संकममारोहेत्] संक्रमधकमं पिएडशिला बा (sic; the Comm. on this sutra is missing in M)।

ad p. 18, l. 7. [नान्तर्थायासीत] भ्रासनादिभिर्मूमिमनन्तर्थायाना-

ad p. 18, l. 7. [ नापरया...अश्वीयात् ] भ्रापरया द्वारा गृहस्या-प्रधानद्वारेख प्रपन्नमानीतम् ॥

ad p. 18, !. 7. ( न शुक्तं) शुक्तं गतरसम्॥

. ad p. 18, l. 8. ( न द्वि:पकं ) गताष्णस्योप्णतावाप्तये ॥

ad p. 18, l. 8--9. (न पर्युषितम°...° घृतेभ्यः) पर्युषितं पुरातनं शाकादिभ्यो उन्यत्र तानि विनेत्यर्थः । यद्याप्रिष्टाष्ट्राद्यात्यस्ययः । फाणितं शर्करा ॥

ad p. 18, l. 9. [शुक्रा ...भाषेत] शुक्राः परेवां प्रीतिकरीः॥

ad p. 18, l. 10—11. श्रशक्तया अवता उधीतवेदकातो विद्याका । तकः । श्रबुद्धया श्रवेदे। उनुष्ठितवतकातो वतकातकः । श्रधीतवेदो उनुष्ठितवतकातश्च विद्यावतकातकः॥

ad p. 18, l. 11--12. [ नेषा°...श्रेष्ठः] उत्तमस्तृतीयः विद्यावत-

ad p. 18, l. 12---13. (स्नात्वा°...°नयत्विति) स्नात्वा एवं स्नाना-स्यं पाकयमं निर्वर्त्य ॥

ad p. 18, l. 13. (श्राचार्यकल्पो वा) श्राचार्यस्य पुत्रादिषी तथा बाच्य इस्पर्थः॥

ad p. 18, l. 13. (तसै...ग्राहरेत्) ग्राचार्यसत्कल्पो वेति शेषः॥

ad p. 18, l. 13—14. विष्टरमासनकूर्च दचादिति शेषः ॥

ad p. 18, l. 15. शुद्धा चेदस्य पादं प्रकालयेत ॥

ad p. 18, l. 16. (मयि वर्च... कियात्) परमेष्ठी प्रजापतिः मयि वर्चश्च गन्धश्च । श्रथो श्रथ । यहस्य यत्पयः यो रसः तत्सर्वे दिवि श्लाकाशे द्यां सूर्यमिव दंहतु दढीकरोतु ॥

ad p. 18, l. 16--17. (ब्राचमनीयामि° ... श्रथस्तात्) यसिश्रधते तचमसं। पात्रचमसं चमसपात्रं भक्तणपात्रमित्यर्थः। श्रथस्ताद्विष्टरेण तृण्-कृचेंण उपहितं संसक्तं भवति॥

ad p. 18, l. 17. (विष्टरी...भवतः) प्रागेव तौ हो विष्टरी संहिताप्री संबद्धाप्रौ भवतः यश्चमसस्याधस्ताभिहितो यश्चोपरि निधास्यते ॥

ad p. 18, l. 18. (एक°.. उत्तरतः) इत्तरत्रधमसस्योपरि निधातव्यः॥

ad p. 18, l. 18. (तयो°...भवतः) दिध च मधु च तयोविंद्यरेगे-र्मध्ये यथा भवेतां तथा तौ विद्यों कृत्वा संनिद्दितं अन्तश्चमससिक्ते भवतः। इदिमित्रयोर्मधुपर्कयोरुपत्तवाम् ॥

ad p. 18, l. 18—19. (दश्ना...°मन्थः) दश्ना चेन्मधुसंनिहितं स दिश्रमन्थनामा मधपर्कः॥

ad p. 19, l. 3. (परः...गौरिति) परः श्रन्यः। स्वधितिपाणिः सङ्ग-पाणिर्भृत्वा। गां तस्मै स्नातकाय दृष्ट्रा दर्शयित्वाह ॥

ad p. 19, l. 3—4. (ताम°...धेनुरिति) गौधेनुरित्यादिमन्त्रेण नाम-भिमन्त्रय ॥

ad p. 19, l. 4. (कर्तब्या...ब्र्यात्) कर्तब्या भोजनार्थं संस्कर्तब्या चेत्। कुरुतेति संस्कुरुतेति ब्रयात्। न त्यभिमन्त्रयेत ॥

ad p. 19, l. 4---8. इति मन्त्रः । गौः धेनुः पातव्याक्षीरा । ह्वया दृष्टियोग्या ॥

ad p. 19, l. 7-8. विष्टरादिगवान्तमिहार्घ्यशब्देनोच्यते ॥

ad p. 19, l. 8. (तेभ्य...कुर्यात्) म्रातिथ्यमतिथिभोजनभूतां गाम-र्घ्यादेरप्युपलक्षणं कुर्यात् संस्कुर्यात् श्रवुत्सर्गे सति ॥

ad p. 19, l. 8—9. तां संस्करिष्यमाणां गामतिथये त्वा जुष्टं प्रोत्ता-मीत्यन्तेन सावित्रेण प्रोत्तेत् ॥ इति समावर्तनम् ॥

# विशः खगडः॥

ad p. 19, l. 10-11. ग्रनग्निकां यसिन्वयसि स्वयमेव लज्जया वासः परिद्धाति तद्वयस्कां। समानजातीयामसवणीं मातुरसपिगडां मातुरधंशरीरत्वात्पितुरप्युपलक्षणं। संगतः पिगडे शरीरो यस्याः सा सपिगडा। वरस्य मात्रा पित्रा च रक्षधातुसंबन्धरिहतामित्यर्थः। तच्च सापिगड्यं सप्त-पुरुषमितिवत् सप्तमे शरीरे निवर्तते। तथा च मातुलदुहितुर्दुहिता पितृष्व-सदुहितुर्दुहिता इत्येवमादयः ग्रपरिप्राह्याः मातुः स्वपित्रा तस्य स्वपुत्रेण तस्य स्वदुहिता तस्याध्य स्वदुहित्रा धातुसंबन्धो असीति मातुलदुहित्दुः हिता मातुः पञ्चमीति त्याज्या। एवमन्यत्राप्यूह्यम्॥

ad p. 19, l. 11--12. (ज्यायसः कनीयसीं) ज्यायसः वयसा ज्ये-ष्ठतमस्य वरस्य । कनीयसीं वयसा यवीयसीं जायां कुर्यात् ॥

ad p. 19, l. 12—14. दूतं दुहितृमतिप्रदाननिर्णयाय प्रस्थास्यमानं गण्पतिसंकल्पस्य सत्यं कुरु । नान्दीप्रतिसरानन्तरकृत्यमेतत् ॥ अनुह्वराः अशर्कराः । ऋजवः पन्थाः पन्थानः सन्तु । एभिः पथिभिः नः सखायः वरेयं कन्यागृहं यन्ति प्राप्तुवन्ति । अर्थमा च नः समनुनीयात् भगश्च नः समनुनीयात् । हे देवाः जास्पत्यं जायापत्यं सं सम्यक् सुयममस्तु सुकरमस्तु॥

ad p. 19, l. 14—16. दूर्यकृत्यानुष्ठानस्यस्तिवाचनकन्यावेश्मगम-नमधुपर्कप्रहणसंभारकल्पनानन्तरकृत्यमेतद्नुमन्त्रण्म् ॥

ad p. 19, l. 19. पूर्णपात्रानिधानानन्तरकृत्यमेतत् प्रोत्त्रणाद्या कर्म-

ad p. 19, l. 20. [मातु°...मात्री] मातुरभाधे अशक्षी तन्मात्री तत्सदशा धारयेत्। मातुः स्वसा मातामही वा॥

ad p. 19, l. 21—p. 20, l. 1. एवंजातीयं एवंप्रकारमन्यद्वा आन्तरणं कशिपु कम्बलादि । यथा संवेशनकाळे प्रसार्यमाणं परिस्तरणवाहिषः स्थार्थं प्राप्नोति स्पृशति ॥

ad p. 20, 1. 1—3. अथ समुपनिहितं देवस्य त्वेति प्रोक्ष्यानन्तर-मेवास्यै वाससी ददाति । प्रतिवासो मन्त्रावृत्तिः । याः देवीः देव्यः इदं वास अवयन् तन्तुसंतानं कृतवत्यः । या अतन्वत विस्तारितवत्यः । या अकृन्तन् खिरिडतवत्यः । या अभितः अन्तान् (thus also the text is to be emended) दशाः अददन्त कृतवत्यः । तास्त्वा देवीर्वेव्यः जरसा सह संव्ययन्तु संयोजयन्तु । आयुष्मतीत्यादि स्पष्टम् ॥

ad p. 20, l. 3—4. परिहितोपसंवीतवस्त्रद्वयां त्राचान्तोपसन्नां वधूमग्न्यात्मनोर्मध्येन नीत्वा उपवेश्य श्रीस्क्रेन मङ्गल्यस्त्रं बद्ध्वा भूषणान्यलंकृत्य प्रत्यक्कांखः श्वयुरेण संकल्प्य यथाशक्ति दत्त्वा गोत्रनामपुरः सरं दत्तामनामुपवेश्य । भूम्यालम्भादिपुरस्तन्त्रः त्राज्यानन्तरं लाजानां वा इत्युत्पवनं। तन्त्रान्ते परकां प्रसार्यानन्तरमितं। अभिजिह अशोहेत्यर्थः॥

ad p. 20, l. 4--5. ( प्र मे ...कल्पनामिति ) वधूरेरकां प्राङ्मुखी आरोहिति ॥

ad p. 20, l. 5. (श्रजपत्यां...प्रास्या इति) प्र मे इत्यादि तस्या-मजपत्यां वरः स्वयं प्रास्थाः पतियानः पन्थाः कल्पतामिति जपेत्॥

ad p. 20, l. 5--6. (दित्तणतः...पतिः) उपविशेदित्यर्थः ॥🗸

ad p. 20, l. 6. (उभावन्वारभेयातां) उभौ दम्पती तामेरकामन्वा-रभेयातां सहैवारोहेताम् ॥

ad p. 20, l. 8--19. संराधा नाम देवता सा च पृथिब्यात्मका साक्षेज्यते। संराधा हे संराधे। या त्वमहं विधरणी इति सर्वस्य प्रपश्चस्य धार यित्री इति संकल्प्य तिरश्ची निपद्यसे तिर्यक् भूता शेषे पृथिबीक्षेण त्वा त्यां घृतस्य धारया राधयामसि तर्पयामः। अत्र ऋगर्थे न सिद्धे ऋचः परं चतुर्थ्यन्त आदरात्॥

# एकविंशः खएडः॥

ad p. 20, l. 20. संपातसेकानन्तरमिद्म्॥

ad p. 20, l. 20. (प्रहस्तं पुंसः) पुंसः प्रजाः कामयमानः प्रहस्तं मिष्वनधनप्रदेशं गृहणाति॥

ad p. 21, l. 15--17. हे जानिक त्वं ईरिस ईर्नाम (इट् नाम B) देवता श्रियो अधिष्ठात्री इचे त्वेत्यादि प्रसिद्धा सासि । दीर्घरेफी (°रेभी MSS) प्रमादपठितावार्षी वा । ते माता ऊर्क् ऊर्क् नाम देवता प्रजानाम- कानां चाधिष्ठात्री । सा ते माता । यस्मात्त्वमूर्जः पुत्री ईर् (इट् B) चेति नाम सिद्धं तस्मात्सा तादृशी त्वं प्रजया सह रायस्पोषेण सह मामेहि प्राप्तुहि॥

ad p. 21, l. 17—18. तस्यां प्रत्यागतायां भ्राना वा श्रस्या श्रन्यो वा बन्धुः लाजानभिघारितान् कृत्वां कारियत्वा वा ग्रूपांद्श्वालेनोपहत्योपह-त्यास्या श्रञ्जलौ द्विर्द्विरावपेत्॥

ad p. 21, l. 18--19. तान् लाजान् । इतरा पत्ती । इत्या भर्जा कारियत्वेत्यर्थः । प्रत्याद्वृति ऋप्ति परिक्रम्यपरिक्रम्य तिष्ठन्ती जुदुयात् । कन्यलेत्यादिमन्त्रांस्तु लिङ्गात्पतिरेव वदेत् ॥

ad p. 21, l. 19—p. 22, l. 3. इयं कन्यला कन्या पितृभ्यः पित-लोकं यती पितृगृहात्पितिगृहं प्राप्नुवती दीक्षां सहधमंचारिणीनियममय-यक्त अवाप्नोति स्मेत्यर्थः। इयं नारी मम भार्या उपन्नते मन्मुखेन न्नूते। कथमिति चेत्। दीर्घायुरित्यादि। इयं कन्या मम मार्या अर्थमणं नु देनिम-ममिन्नं भावियत्वा अयक्तत अयजत । स देने। अर्थमा इमां मां च इतः भदेशात् प्रमुश्चतु मद्गृहं प्राप्तुमनुजानातु॥

ad p. 22, l. 3---4. होमत्रयस्यास्य वदयमाण्धारिकावपन्नस्य च।न्ते चतुःकृत्व इमं मन्त्रं जपेत् ।

ad p. 22, l. 4—5. (तून्णी...चतुर्थ) चतुर्थमग्नावावपेत् साजधा-रिका कामाय वध्वा इष्ट्रपाप्सर्थम् ॥

ad p. 22, l. 5. (द्वाणं...°चत्रते) त्रतस्तेनावपेदिति भाषः। काम-साधनत्यात्तस्मिन् कामशब्दः॥

ad p. 22, l. 9—10. सप्तमे पदे एनां निवर्त्य प्राक्काखीमवस्थाप्य उदकुम्भगताद्भिरुदकुम्भधरो लाजवापः पतिश्च तां प्रोक्तयेयुः॥

ad p. 22, l. 10-11. विवाहोत्सवे प्रेसकाः॥

ad p. 22, l. 12—15. श्रागेच तथा प्रतिक्काप्य तथा प्रतिक्कां कुर्वतीं तां भ्रुवादीन्यदा प्रथममेते दश्यन्ते तदा प्रेक्येत् । तान्दर्शयित्वा पश्येति प्रेरयेत् । सापि भ्रुवं दृष्ट्वा ॥

# द्वाविशः खएडः॥

ad p. 22, l. 18—21. स्वं कुलं भर्तृगृहं प्राप्तां तां वधूं सुशिलाः सुप्रजाः समवजीर्णाः जीवत्यतयो जरत्यः प्रत्यवरोपयन्ति शिविकादिभ्यः स्वाङ्के श्रनेन मन्त्रेणावरोपयन्ति । एना एनेन । श्रजीत्री श्रजीर्णा सती । शिष्टं स्पष्टम् ॥

ad p. 22, l. 21--p. 23, l. 1. श्रथ तां पतिर्जग्तीनामङ्कात्श्रस्यव-रोप्य वृषभस्य चर्मग्यास्तीर्णे अनया श्रृचा उपवेशयेत्। पुरस्तन्त्रान्तकृत्य-मेतत्॥

ad p. 23, l. 1. तस्या श्रङ्के कुमारं निवेश्य तस्य हस्ते मोदकान् फलानि वा दद्यात्॥

ad p. 23, l. 4. (...रमस्वेति) ततश्चोत्तरतन्त्रम् ॥

ad p. 23, l. 4--5. श्रधःसंवेशिनौ श्रखट्वाशायिनौ। श्रसंवर्तमानौ श्रपरिष्वजन्तौ॥

ad p. 23, l. 5--6. (ऊर्ध्वः संभवः) त्रिरात्रादृर्ध्वं संनिहिते पुरयित्वे संनिहिते पुरयित्वे संभवः संयोगः स्यात् । चतुर्थस्याह त्रपुर्यत्वे यावत्पुर्यदिनं त्रपरिष्वजन्तौ सह शयातामेव ॥

ad p. 23, l. 6. (निशायां...°कर्मण्यं) ऊर्ध्व त्रिरात्रान्निशायां चतु-ध्यां रात्रावित्यर्थः । जाया च पतिश्च जायापतिकर्मण्यं गृहस्थकर्माहं सायं-प्रातहोंमादि तदाप्रभृति कार्यमित्यर्थः ॥

ad p. 23, l. 6—16. श्रोपासनाश्रो पुरस्तन्त्रान्तकृत्यमेतत् । संवे-शनाङ्गो ऽयं होमः प्रत्याहुति संपातं च सिश्चेत् ॥

ad p. 23, l. 16—17. प्रायश्चित्ताडुत्यनन्तरं चरोरवदायाम्नये स्वाहा प्रजापतये स्वाहेति ससंपातं डुत्वा । एतासां सप्ताहुतीनां संपातान्यात्रे समानीय भार्याहस्ते दत्त्वा सनाभिनवरन्ध्राणि समालिम्पेति तां ब्रयात्॥

ad p. 23, l. 17. (नाभि प्रथमं) प्रेषिता सा मिश्रितैः संपातैर्नाभि प्रथममञ्जीत ॥

ad p. 23, l. 17—18. (तता यान्यूर्ध्व) तत ऊर्ध्व यानि श्रजुर्घा-णकर्णास्यानि तान्यश्चीत ॥

ad p. 23, l. 18. (ततो यान्यर्वाञ्चि) ततो यान्यर्वाञ्चि नाभियोनि-श्यवस्तान्यश्रीत। ततः स्विष्टकृदायुत्तरतन्त्रं। आज्ये वरौ च क्रमात् प्रस्तर-भूलाश्चनं भवति ॥

ad p. 23, l. 18—19. (ऊर्ध्वमर्घ ... तृचेन) संवेशनं मैथुनं । तृच-

ad p. 23, l. 19—p. 24, l. 1. भार्यो प्रत्यभिमन्त्रणं ।...इयं स्त्री हिरएययी अरणी पुत्रारणी पनामित्रनौ देवौ निर्मन्थतां निर्मश्रीतां सूतवै प्रसवाय । शिष्टं स्पष्टम् ॥

ad p. 24, l. i. [ऋतावृतावेवमेव] एवमेवार्धरात्रादृर्ध्वमेतेन तृचेन कुर्यादित्यर्थ:॥

ad p. 24, l. 1—2. [संवेशने...द्यात्] श्रग्ने प्रायश्चित्तेत्यादि संवेशनहोमानन्तरमान्वार्याय विचाहहोमप्रवेशहोमसंवेशनहोमानामङ्गभूतां दित्तिः णां गां द्यात्॥

ad p. 24, l. 2. म्राचार्यस्याद्शने उपद्रष्ट्रभ्यो ब्राह्मण्भयो दक्तिणां गां दचात्। विवाहः समाप्तः॥

# त्रयोविंशः खगडः॥

ad p. 24, l. 3. [सायंप्रातहोंमे] विधि वस्थाम इति शेषः ॥

ad p. 24, l. 3—4. [अग्नय...उत्तरां] सायमिति शेषः ः आज्यं पयो नीहिर्वा होमद्रव्यम् ॥

ad p. 24, l. 4. [एवं...सूर्यः] ऋयं विशेष इत्यर्थः। ऋस्य वौपास-नस्य विच्छेदे ऽपि सायमुपक्रम पवायं भवति ॥

ad p. 24, l. 4--7. सायं प्रातश्च सिद्धस्याष्ट्रस्य वर्ता हो उद्धारी वर्षायेत्याखएड्य गृहीत्वा तयोः पूर्वस्मात्खएडादग्नावनाः सप्ताहुनीर्जुहोति श्रीपासनाग्नौ तद्यभावे पचनाग्नौ ॥

ad p. 24, l. 7. [मनसोत्तरां ] उत्तरां प्रजापतय इत्येतां मनसा जुहोति॥

ad p. 24, l. 7—9 ततो होमार्थमुद्धृतादेवेत्यर्थः। सिद्धमाचारात् गन्धपुष्पमुभयतश्चोदकं बलिहरलेषु । ये देवा हर्षणाः हर्षकराः। वेपनाः भीतिकराः। स्फातिमाहराः भुक्तिमिच्छन्तः। वातस्य भ्राजमन्तरिश्लमनुसं-चरन्ति । तेभ्य हत्यादि स्पष्टम्॥

ad p. 24, l. 9—10. [एवमशनायित] अशनायित अन्नकामे स्रति पुरुषे एवमेव पूर्ववदेव बर्ति भूयो हरेदित्यर्थः ॥

ad p. 24, l. 10. ( श्रायस्थाने ...स्वाहेति ) तत्रावशिष्टं सर्वे श्राय-स्थाने समस्थाने संवत्सराहाराय ( सराभाराय B ) लभ्यमानस्य व्रीह्यादेः संप्रहस्थाने मृत्योरिधष्ठानाय स्थाहा इति मन्त्रेण वर्ति हरेत्॥

ad p. 24, l. 10—14. शेषस्य द्वितीयस्य उद्धृतामस्य बलि-द्रत्णमेतेषु सप्तसु म्रायंतनेषु । ततः प्रदक्षिणमावृतं कुर्यात् । उद्धाने दत्या दीनामुद्रपात्रसमीते । गृहमध्ये नवसु वास्तुमागेषु उत्तरपूर्वसिन्मागे सद्वा देः स्थाने द्वारबाह्यशिलायां द्वारपिधानफलकायां वास्तुमध्ये इति क्रमादर्थः गृह्याभ्य इत्यादि स्पष्टम् ॥

ad p. 24, l. 14. (शेषं…निनयेत्) शेषं सर्वे ब्रह्मायतने एव धन्य-न्तरये हरेत्॥

ad p. 24, l. 14. [सदा...°वाचनं] यथा प्रसन्ना ब्राह्मणाः स्वस्य-स्त्विति वदन्ति तथा तेषां प्रेरणं स्वस्तिवाचनं । ब्राह्मणान्भोजनादिभिः सत्कुर्यादित्यर्थः । सो ऽयं मनुष्ययन्नः ॥

ad p. 24, l. 14—15. यद्वाह्मणैः सत्कृतैः स्वस्तिवाचनं सा महती सर्वारिष्टानां शान्तिरित्याचस्ते वदन्त्याचार्याः । वैश्वदेषं समाप्तम् ॥

# चतुर्विशः खएडः॥

ad p. 24, l. 16. नवविकारेण चरुणा यद्यमाणस्तज्जातीयेनैय पुरा-णविकारेण चरुणांत्रे अग्निधन्यन्तरी प्रजापतिमिन्द्रं च यजेत ॥

ad p. 24, l. 17. [तिस्रश्च नवाहुतीः] तदनन्तरं तिस्रो नवाहुती-र्वस्यमाणा जुहुयात्। एकेनैव तन्त्रेणेति भावः॥

ad p. 24, l. 17. (नवेन यजेत) वस्यमाणविश्विरेव सिद्धावयं वि-िश्विनियमार्थः। नवेन द्रव्येण यजेतैव नान्यत्र पूर्व तद्विनियोग इति शरिद संबध्यते॥

ad p. 24, l. 17. (शरिंद बीहीणां) ऐन्द्राम्नो वैश्वदेवो द्यावापृथि-ध्यश्चरव इति प्रतिवाक्यं संबध्यते शरिंद बीहीणां विकारेण ऐन्द्रामञ्ज वैश्वदेवश्च द्यावापृथिव्यश्च त्रयश्चरवः पृथक् पात्रपकाः स्युः॥

ad p. 24, l. 18—19. (एकचरुवा) एकपात्रपक्षचरुवा ऐन्द्रामो वैश्वदेषो द्यावापृथिन्यश्च स्यात्। तदेषं पुरस्तन्त्रान्ते पुराग्गेनैकेनैय चरुणामिथन्यन्तरिभ्यां स्वाहा प्रजापतये स्वाहा इन्द्राय स्वाहा इति तिस्रो दुत्वानन्तरं त्रिभिर्या चर्शमरेकचरुणा वा इन्द्राग्निभ्यां स्वाहा विश्वभयो देवेभ्यः
स्वाहा द्यावापृथिवीभ्यां स्वाहा इति तिस्र ब्राहुतीर्जुहुयात्। ब्रथ स्विष्टकृत्।
तत्र प्रतिहविः सकृद्वदानं पञ्चावित्तनः द्विद्विरेकेकस्मात्। ऋतुभेदेन तु
इत्यभेदः॥

ad p. 24, l. 19. (उक्के...°घारणे) प्राशनाय होम इच उपस्तरणाभि-घारणे कुर्यात् ॥

ad p. 24, l. 19. ( द्विहीचेषो अवद्यति ) प्राशनाय नवान् हविषः द्विरवद्यति ॥

ad p. 25, l. 3—5. प्राइयाचम्य परतन्त्रं समापयेत् । विश्वचर्षणीः सर्वप्रजास्वरुपिणी (sic) । वाक्यावृत्तिः समाप्तिकापनार्था ॥

श्रीनिवासाभ्वरिकृता टीकेयमतिलष्ट्यपि । सुमतीनां भवेकित्यं संतोषाय सुवोधिनी ॥ इति जैमिनिसूत्रं पूर्वम् ॥ जैमिनिसूत्रमृत्तरम् ।

प्रथमः खरुडः॥

ad p. 25, l. 6—8. शुचिवाससः शुक्कवाससः । वास्तु गृहं । सञ्यमाचरन्तः श्रप्रादिक्षिण्येन क्रियाः कुर्वन्तः । हविष्येस्तिलैरुपसिच्य संस्टुज्य श्रक्षमुपसाधयेरन् पचेरन्॥

ad p. 25, l. 9—11. (पाद्यमानीय etc.) सर्वस्मात् (सवसात् B, इय-ध्वसात् M) तदहरुद्धारात्यागुद्धृतं पाद्यं स्नातवद्भवस्तेभ्यः समानीय दस्या तान्त्राह्मणांस्त्र्यवदातान् त्रिभिर्विद्याजन्मवृत्तैरवदातान् शुद्धान् त्रा मे गच्छ-नियत्यादिना उपवेशयेत् ॥

ad p. 25, l. 11—13. मूलसमीपे छित्त्वा समाहतान्दर्भान्त्रसञ्यान् अभवित्तां बद्धान्त्रिष्टरान् कृत्वा मन्त्रैर्जाह्यणेभ्यः प्रद्यात् ॥

ad p. 25, l. 13—14. (हविष्या°...दद्यात् ) हविष्यैस्तिलैः सहित-मुदकं तिर्यङ् न्यस्तपवित्रं गन्धान्सुमनसभ्य तूष्णीं द्यात् ॥

ad p. 25, l. 14--17. श्रवस्वा श्रवदाय। परिस्तरणीयानीति (sic B en M) इतिशब्दः प्रभृतिपर्यायः इध्मपरिधिमेश्रणानां प्रहणार्थः । तत्स-र्वमादायाग्नौ करिष्यामीत्युक्ते कुर्विति तैरनुकातः । प्राग्दाक्षणामुखः श्राग्ने-याभिमुखः । त्रिर्धृत्वन् इस्वतृणानि ॥

ad p. 26, l. 5—6. त्तीरं घृतं वासिश्चति । वर्धयित्वा प्रभूतं परि-वेष्य (परिवेष्ट्य the MSS.)। मया प्रतं दत्तं हविः। स्नामासु पक्तमाम-मपि अपक्तमपि स्रसुपक्तमपि दुस्वादुपक्तमपि तस्मिन्निदम'ज्यमसृतं निविष्टं तस्म त् हे पितरःयूयं स्वध्या मद्य्वमित्यर्थः॥

ad p. 26, l. 6—17. वर्धितानि एतह इत्यादिभिरादिशति संकल्प-धित । ... (ad अमृता etc. l. 8) : हे अग्ने त्वं एकधामापि अहिती-यस्वक्षपो अपि त्रिवृता त्रिविधयावृत्त्या पर्यन्ती मध्यमा वैखर्यात्मना वर्त-मानो असि । तस्माद् हे वाचो अनृतवाचः सरस्वत्याः अमृतपरमार्थस्वरूप तेजोमयी वागिति हि श्रूयते । त्वदनुप्रहेण वाक् ऋआयी अत्र या प्रयुज्य-

१ °लघ्त्रपि B, M.

<sup>3</sup> This indication not in the MSS.

माना साप्यमृता भवतु । पितृणां श्रवणीया भवतु । वाकः वाक्यमय्यस्य श्रमृता भवन्तु । पिनिरित्यादि स्पष्टं । हे देवा इहलोके श्रस्मश्यं वसीयः सुलमस्तु । (ad l. 10 sq.)ः श्रयं यह इत्यादिपूर्वार्धं स्पष्टं । पितृदैवत्यं पात्रदेयमिदं हिवरिप परमं भवत्वित्यर्थः । नो श्रस्माकं वाक्य मनस्र पितर इति प्रतिज्ञानीम पितृस्वरूपिमत्येव संकल्पयामः । तस्मात्तदुभयं शुद्धं । श्रश्चिभ्यां पत्तं श्रश्चिनोर्वाहुभ्यां दत्तं तस्माद्धविरिप शुद्धमिति भावः । (ad l. 12 sq.)ः य इह पितर इत्यादि स्पष्टं । ये पितरः वाचं वाचः श्रुत्या रहस्यं वस्त्वाप्त्या ब्रह्म विदित्वेत्यर्थः (ब्रह्मविदित्यत्यर्थः B)श्रमृता वसूदुः । शिष्टं स्पष्टं ॥

ad p. 26, l. 18. श्रजुदिशनि निर्दिशनि ॥

ad p. 26, l. 19—p. 27, l. 2. मे मया संपादिता भोज्यादयः । यद्यदि । अवकामा अरमणीयाः । प्रकामा रमणीया वा । आह्राणे मोक्करि । समृद्धे श्लोत्रिये । यद्यपि सति । अब्राह्मणे वा अश्लोत्रिये । यद्यपि वा सति । यो वात उम्रां निर्भाति श्लाद्धमं रक्षो यथा स्कन्दित निगृह्णाति । नः पितरः येन प्रकारेण प्रीयन्ते तथा तत्सर्वे स वायुः श्लन्धतु शुद्धं करोतु । तेनेत्यादि स्पष्टम् ॥

ad p. 27, l. 4--6. यन्मे मया दत्तं मन्त्रकृतं हविः रामा शकुनिः श्वापद इति तिर्थग्योनयः एवमादिरशुचिर्जन्तुः । प्राशन् प्राश्नाति स्म । वैश्वानर इत्यादि स्पष्टम् ॥

## द्वितीयः खरडः॥

ad p. 27, l. 7—11. शेषमनुक्षाप्य श्रक्षशेषैः कि क्रियतामिति प्रश्नेन इष्टैः सह भुज्यतामिति प्रत्यनुक्षां लब्ध्या । उल्मुकं संनिहितादेव ितृकार्याक्षेः कं चिदुल्मुकमाकर्मसमाप्ति श्रनिर्वास्यदक्षिकं (sic) निद्ध्यात्॥

ad p. 27, l. 13. श्रपहस्तेन पितृतीर्थेन ॥

ad p. 27, l. 15--17. मात्रादीनामविचारेण ( °नां विचारेण B ) पित्रादीनविवेचचयतः इदं पित्रभ्य इत्यादयो मन्त्राः ॥

ad p. 27, !. 19 sq. पित्रे नमः पितामहाय नमः प्रपितामहाय नम इति नमस्कृत्य। एतद्व इत्यादिना सौमपुञ्छं वा वस्तपुञ्छं वाञ्छिद्य वस्ता-एयतिस्जिति ॥

# तृतीयः खएडः॥

ad p. 28, l. 15—16. मार्गशीर्षमासे या पौर्णमासी सा ब्राप्रहा-यणी। ततः परं ये त्रयो अपरपन्नास्तेषामपरपन्नाणां मध्ये पकैकस्मिन्नपरपन्ने पकैकाष्टका कर्तव्या भवति । अष्टम्यां कर्तव्या श्राद्धकिया अष्टकेत्युच्यते। ताश्च तिस्रो ऽष्टकाः क्रमात् शाकाष्टका मांसःष्टका अपूपाष्टकेति च श्रमिः धीयन्ते॥

ad p. 28, l. 16—p. 29, l. 2. तेषां हिषणां तैर्हिषिभिः श्रोदनेन ख पृथक्पृथक्पिठतैश्चतुर्भिर्मन्त्रैश्चतस्त्र श्चाहुतीः स्थालीपाकावृता रेखनादि-पूर्णपात्रदिक्षणान्तकमेण जुहुयात् । श्चष्टकादयस्तिस्रो देवताः संवत्सगिदि पञ्च प्रकारमिकः ( कं B)कालात्मा भगवान् चतुर्थी देवता । तसै भगवते नमोभिर्हिषिभिः छणुता तृप्ति कुरुत हे सखायः। छणुता इति सांहितो दीर्घः। तेषां संवत्सरादीनां पञ्चानां यिश्चयानां यजनीयानां सुमतौ सुमत्या श्चनुष्ठ-हेण वयं सकुदुम्बाः ज्योक् चिरमजीता श्चजीर्णाः श्रहताः श्चविच्छित्रायुषश्च स्याम भवेम ॥

ad p. 29, l. 2--3. श्रष्टभ्य श्राहुतिभ्यः परमेहि भगेति त्रिरुक्तवा श्रक्ति-मुपस्थाय स्विष्ठकृतं हुत्वा प्रस्तरादानाद्युत्तरतम्त्रं समापयेत् । स्विष्ठकृदय-दानं तु हविर्द्वयात्पृथक्पृथक्सकृत्सकृत्रवि ॥

ad p. 29, l. 4.[तस्या°...श्रोणीमिति] तस्या गोः सन्यं पार्श्व सन्यं जघनं सन्यमुरु [ l. भूरं ] च हविरर्थमुद्धरति ॥

ad p. 29, l. 4—5. यसिन्दिन श्रयं होमः ततः परसिन्दिवसे श्रन्थः एक्यं नाम श्राद्धं कर्तव्यं होमदिवसे वा ॥

ad·p. 29, l. 5—7. ब्राह्मणान्हिवरद्वान् द्त्तद्दन्तधावनस्नानीयादिकान् स्नातांश्च द्त्तपाद्यान् त्रा मे गच्छन्त्वत्यादिनोपवेश्य तांस्तर्पयित्वा
ब्रासनादिशेषानुक्रापनपर्यन्तं यथाविधि कृत्वा प्रत्येत्य यावित्ग्रिडनिधानकर्म।
प्राग्दक्षिणायतं चतुरश्चं गोमयेनोपलिप्य तस्मात्पितृहोमाग्नेदिण्यतः षडप्रीनित्युपलक्षणं यावित्पर्इसंख्यानग्नीनित्यर्थः प्रणीय ये रूपाणीत्यादिना
प्रागुक्तेन प्रतिष्ठाप्य ये समाना इति प्रद्विण्पर्यन्तं यथा न नश्येत्तथा कृत्वा
तेषामग्नीनामेकैकस्मित्रग्नावेकैकस्याग्नेक्तरपश्चादेकैकां कर्ष्मवदमायामेन
प्राग्दिल्लोन प्रादेशमात्रीं पार्थिवेन पृथुत्वेन विस्तरेण ज्यङ्गलामवाग्वा ।
वाशब्दश्चार्थः । ब्राधस्ताच निस्नतयेत्यर्थः । एकाङ्गलां खानयेक्रिखनेत् ॥

ad p. 29, l. 8. (तासु... हस्तेन) तासु कर्षुषु अपहता इति पृथक् रेखा लिखित्वा अनुलेखं दर्भानास्तीर्याचमनादि क्रमेण यथाविधि षद पिण्डान्मिलितेन हविर्द्धयेन निद्ध्यात्। पिएडभाजस्त्वत्र मजाःपितृभ्यः पार्थानि क्षीणामिति वचनात्पितृमातृपितामहपितामहपितामहपितामहप्रपितामहपितामहप्रपितामहद्योग जीवतो विना मृतानामेष पिएडदानमिति प्राह्यं। अनुनामापहस्तेनेति वध्वंशकथनस्योपलक्षणत्वात् (वध्वांश° M, विध्यंश° B) पूर्वलग्देशः सर्वो अपि विधिरत्र प्राप्नोति॥

ad p. 29, l. 8—9. मांसाष्टकायामुद्धृतस्य सन्याङ्गत्रयस्य अन्तरं सारभूतं मञ्जांशं पितृभ्यः पितृपितामहप्रपितामहेभ्य उपकर्षति पार्श्वांनि बाह्यांशानि स्त्रीभ्यः मातृपितामहीप्रपितामहीभ्यः प्रददातीत्यर्थः ॥

ad p. 29, l. 9—II. तत्रामयावी पिएडान्प्राश्नीयादित्याग्रुक्तपिएड-विनियोगे केचिद्ध्वर्यवः कर्मतन्त्रकर्तारः पूर्वाचार्याः प्रजाकामस्य पत्नी मध्यमं पिएडं प्राश्नीयात् । श्राद्धस्य सर्वस्यापि स्थालीपाकं हुतशेषमञ्चं वा पत्नी प्राश्नीयादिति ब्राह्मशेष्वधीयते ॥

# चतुर्थः खएड:॥

ad p. 29, l. 12-13. श्रथ दहनाविसंस्कारपटलमुपक्रमिष्यमाल आहिताग्निसंस्कारस्य प्रधानत्वात्तमेव प्रथमं विधित्सुः स्तिशरीर (sic, ep. p. 29, l. 17) इत्यादिना श्रनष्टशरीरस्य विशेषं विधास्यश्रष्टशरीरस्याहिताग्नेः कर्तव्यं विद्धाति । श्राहिताग्नेः शरीरनाशे पलाशत्सक्तणां पलाश्याक्तनालानां त्रीणि षष्टिशतानि षष्ट्युत्तरशतत्रयमाद्द्य तैरस्थ्रां प्रतिनिधिभूतैः कृष्णाजिने स्वक्स्थानापने कृष्णाजिने नाडिस्थानापनेः कुशौर्वन्धनसाधनस्तानितान्यङ्गानि बद्ध्वा प्रतिकृतिं कुर्यात् । तत्र प्रत्यङ्गमियत्तापरिक्षेष्टे (sic) ब्राह्मणमेवोदाहरित अशीत्यर्धमित्यादि विद्यायत इत्यन्तेन ॥

ad p. 29, l. 13—17... इत्येवंप्रकारेण पतावन्ति पतावत्संख्यानि इहलांके पुरुषस्य मध्ये शरीरं शरीरमध्ये शरीराणि शरीराङ्गभूतान्यस्थानि भवन्तीति विज्ञायते श्रुतौ दृहयत इत्यर्थः । श्रथ श्राहिताग्नेः क्रमसंस्कार उच्यते. Now follows immediately the text (with commentary) of Jaim. brāhm. (cp. Journ. of the American Oriental Society, XIX, p. 103 sqq.) I. 46; I. 47; I. 48. After the comm. on Jaim. br. I. 48. 5 the text continues: इत ऊर्ध्व संस्तरणीं नाम गां हत्या तस्या-स्तत्तवङ्गानि परेतस्य तत्तवङ्गेषु विन्यसनादिविधिः कलायनुपयुक्तत्वाद्य व्यास्थानः ; then follows the sūtra (cp. Jaim. gṛhs. p. 30, l. 3) श्रास्ये हिरण्यशक्तमादाय (sic) उपरि काष्टानि संस्तीर्य यथास्थितमझीन्त्रोद्य उपर्दोपयन्ति (cp. Jaim. br. I. 49. 5); then follows Jaim. br. I. 49. 6, first sentence (unto देवलोकः प्रत्यागच्छिति) and then Jaim. gṛhs. p. 30, l. 4 (श्रथ सामभिरुपतिष्ठते) unto l. 6 (... इति ब्राह्मणं). Colophon of this part: इत्याहिताग्निदृहनपटलः ॥

ad p. 29, l. 17—18. वस्यति (viz. p. 30, l. 7) आहिताझेके-त्पूर्व जाया म्रियेत तां निर्मन्थ्येन दहेदित्यादि तस्यायं पुरस्तादपवादः निरा-स्त्रक्ररणनिष्पुरीषकरणादुतीनां निवृत्त्यर्थेक्य । अन्यत्सर्वमाहिताग्निवदेव । सर्ताशरीरं पतिव्रताशरीरमित्यर्थः । उपरिष्ठाद्वस्यमाण्निर्मन्थ्येन दहनं तुः श्रपतिव्रताया इति गम्यते ॥

ad p. 29, l. 18—p. 30. l. 2. (श्रत्र पात्राणि...इत्येतेनानुवाकेन) अत्र सतीशरीरदहने तस्यामित्याचनुवाकविहितं यद्मपात्रनिधानमपि श्राहि-ताग्निवदेव कुर्यादित्यर्थः । वचनेनापि सिद्धे सत्यारम्भो ऽयं नियमार्थः। अत्रैव पात्राण्यपचिनोति (sic) नाम्यत्रेति । तस्माक्तिर्मन्थ्येन दहने पात्राणामग्रीनां च उत्सर्ग एव न तु चितासंयोगः उभयत्रापि भार्याभावात् श्राहि-ताग्नेः श्रौतकर्मलोपस्तुल्यः॥

ad p. 30 l. 2. (य एवंवित्...पूर्वमेव ) स यदोपतापी स्यादि-त्यादिना पूर्वोक्तः । जीवत एव शमशानप्रवेशविधिः पूर्वमेव कृतादियुगेष्वेव नाधुना प्राकृतैस्तथा कर्तुं शक्यमित्यर्थः ॥

ad p. 30, l. 3. (चतुर्गृ॰...॰संभवं) श्रन्यमाहिताक्षीतरमौपा-सनाक्षिमन्तं समिदाधानाक्षिमन्तं वा। श्राहिताक्षिसंस्कारोक्षश्रकारेषु यथा यावता प्रकारेण संभाव्यते तथा संस्कुर्यात्। चतुर्गृहीतं गृहीत्वा । होमस्तु सर्वेषामक्षिमतां कार्य इत्यर्थः॥

ad p. 30, l. 4—6. (सामिश्य etc.) सामिश्रेतिर्वस्यमाणैरितिमुपितिष्ठते। नांके सुपर्णिमिति ऋचो (ऋच M) प्राम्ये गेयमराये गेयमिति
च हे सामनी। तत्र प्राम्यं सामात्र गेयं भवति। चिताग्निसंयोगेन धूम
उदिते सित त्वेषस्ते धूम ऋणवतीित साम गेयं। ऋग्नौ समारूढे परेतं स्पृष्टवित ऋग्ने मृड महं ऋसीित ऋस्यामृचि हे सामनी। तयोरन्यतरेणोपितष्ठते।
श्रसौ लोकः पराग्वै भवति श्रसंनिष्टितो वै भवति। तस्मात्पराग्मिरेतैः सामिश्यतिष्ठेत श्रनावृत्तैरित्यर्थः। इति हि ब्राह्मणं इति प्ररोचनार्थः॥

### पञ्चमः खण्डः।

ad p. 30, l. 6—7. निर्मन्थ्येनापूर्वारिणमन्थनजनितेन । सांतपनेन श्रौताग्निसंतप्तकपालोद्भृतेनाग्निना बा तां दहेत् । स्रत्र वक्तव्यसतीशरीरमि-त्यादि सुत्रव्याख्यानावसर एव उक्तम् ॥

ad p. 30, l. 7--9. श्मशानकृतं श्मशानार्थस्थलं । श्रनिरिणं ऊषर-वर्जितं । श्रपसलवकोदकं श्रपसन्यावृत्तोदकं च । स्वकृतं स्वत एव तथा-विधं। तदलाभे यत्ततस्तथा कृत्वा वा यत्र वा श्रोषधयो जायन्ते तिसन्स्थ-ले वा शरीरं निःशेषं दग्ध्वा दग्धमनवेत्तमाणा उदककरणाय यान्ति ॥

ad p. 30, l. 9-10. (न वाहिनीषु कुर्वन्ति) वाहिनीषु नदीषु प्रवाहजलेष्वित्यर्थः उदकदानं न कुर्यात् किंतु स्थावरजलेषु वाप्यादिष्वेष कुर्यादित्यर्थः ॥

ad p. 30, l. 10. (तेषां योयः....ऽप्रं) तेषामुद्दद्वायिनां मध्ये योयः प्रभाजातः वयसन्यूनः स्यात्सो अप्रमुद्दद्वानमाचरेत् । तद्दनन्तरं वयोज्येष्ठ इत्यर्थः ॥

ad p. 30, l. 10--11. ( कुर्या दुपकूलं ) जलमध्ये उदकदानं न कु-र्यात् किंतु उपकूलं कूलसभीपे कुर्यात् । यथा कूले किप्यमाणं जलं पुनर्या-प्यादौ संनिपतेत् तथा कुर्यादिति गम्यते ॥

ad p. 30, l. 11. [अकृते...खात्वा] वाण्यादिजलस्य कुलादिति-विप्रकृष्टत्वादिनिमित्तेन जलाशयकुले उदकदानं कर्तुं स्रलाभे सति कश्चि-त्कृपं खात्वा घटाचाइतजलेन तिसन्कृपे कुर्यात्॥

ad p. 30, l. 11—12. पतत्त उदकं गोविन्दशर्मिन्नत्येवमादिप्रका-रेशेत्यर्थः॥

ad p. 30, l. 12. (वाहिनीषु...कशान्) स्थावरजलालाभेन प्रवाह-जलेष्वेवोदकदाने केशानुश्चैर्यद्ध्वा उदकं दद्यादित्यर्थः । स्रन्यत्र मुक्तकेशेनैव उदकदानमिति गम्यते ॥

ad p. 30, l. 12—14. (निमज्य etc.) उक्तप्रकारेण निमज्य एका-अलिं दत्त्वा लम्बमानान् केशान् करिनण्धि डितजलानुपनिबध्य जलाशयतीरं (रा MS.) नीतस्य दीप्ताङ्गारकरस्य उल्मुकस्याग्निमनेन मन्त्रेण स्पृशेत्। श्रकाहिर्नाम कश्चिद्धिः। श्रपहतेति व्यत्ययात् बहुवचनं श्रपजहीत्यर्थः॥

ad p. 30, l. 16—17. कल्याण्शिर्दीर्घायुषो भवन्त इत्यादिभिः शोकापनोदिनीभिर्वाग्भिरित्यर्थः॥

ad p. 30, l. 17 मापो नाम प्रमाणिवशेषः । माषप्रमाणपरिमित-स्वर्णे विक्रीतद्रव्येण सर्वे सुद्धावृत्ति कुर्वन्ति । श्रल्पमश्चन्तीत्यर्थः ॥

ad p. 30, l. 18. (शाग्त्या वा) किंचिद्प्यभित्तत्वा वेत्यर्थः। इत्यु-दकदानविधिः। श्रथ संचयनविधिः॥

ad p. 30, l. 18--19. ज्ञारोदके समे संस्कृत्य शरीगणयस्थीनि मृणमयेन कोशन श्रीचित्यात् गोश्यक्लाकारनिर्मितेनेत्यर्थः॥

ad p. 30, l. 20. (श्रसंहादयन्) श्रसंहादयन् कटकटाशब्दमका-रयन्॥

ad p. 31, l. 1. तदाहृत्य गच्छन् कंचन चतुष्पथं महावृक्षं नदीं वा स्रतीत्य गत्या तथिंषु पुरुषेषु निखनेत्॥

ad p. 31, l. 2. प्रेतस्य तृतीय अहिन संचयनानन्तरं संस्कर्नारं श्रोत्रिया अपामार्गपिष्टेन मृदा गोमयेन च स्वकरदत्तेन स्नापयन्ति॥ ad p. 31, l. 2—3. (वासांसि ... श्रांसते) सर्वे उप्यधिन इति शेषः॥ ad p. 31, l. 3. [चतुर्थ्यां... वर्तयेरन्] चतुर्थदिवसमारभ्य श्रधिनः सर्वे भित्ताशनेन जीवेयुः तस्यां भिक्षायां श्रोत्रियगृहे नीतायां वैश्वदेवादेः सिद्धत्वाचक्रशेषासिततया पूता हाधिनो भवन्तीति भावः॥

ad p. 31, l. 4. (कालं च...संतरेयुः) यावत्कालं च ये (वयं MS) अग्नीकरणादिकारिणो भवेयुस्तावत्कालं भिन्नाशिनश्च स्युरित्यर्थः॥

ad p. 31, l. 4—5. (ऊर्ध्व etc.) एकोहिएश्राद्धप्रदानपर्यन्तं द्या-हमध्ये विहितादन्यत् न किंचित्कसौचिहयुः॥

ad p. 31, l. 5. (नक्तत्रेषु नियमः) एकोहिष्टश्राद्धस्य नक्तत्रनियम उच्यते ॥

ad p. 31, l. 5-6. (मघासु...°समयेषु) एकतारेषु स्राद्रांचित्रा-स्वातीषु पूर्वसमयेषु पूर्वफल्गुनीपूर्वाषाढापूर्वश्रेष्ठपदासु ॥

ad p. 31, l. 6. (न रोहिएयामुत्तरेषु ध्रुवेषु) उत्तरेषु उत्तरफल्गु-णीउत्तराषाढोत्तरप्रोष्ठपदासु एनान्येव प्रतिषिद्धानि नत्तत्रःणि ध्रुवाणीत्य-भिधीयन्ते । विहिताभे [sic] प्रतिषिद्धेतरेषु नत्त्रत्रेष्वपि कुर्यादिति भावः॥

ad p. 31, l. 6—9. सामान्यश्राद्धापेत्तया एकोहिष्टश्राद्धे विशेष-विधिरुच्यते। एकवत् यथाश्राद्धं पिएडप्रदानं च क्रियमाणं मृतमेकं प्राप्ती-ति। तथा मन्त्रवाक्येषु पितामहादिनिर्देशयर्जं पद्विन्यासः कर्तव्यः। ये च त्वात्रान्वित्यादि च न ब्र्यात्। मृतस्य एकस्यैवार्थे व्यवरा ब्राह्मणा भोजनीयाः। ते च वस्त्रादि (1. वस्त्रादिभिः) सर्वकामेश्च तर्पणीयाः। पिएड-दानानन्तरं च गच्छनो ऽनुमन्त्रणं शेषस्याप्राद्दानं (sic) स्वस्तिवाचनानन्तरं भोजनं चेति॥

### षष्ठः खगुडः॥

ad p. 31, l. 10--11. गृहकर्माणः गृहस्थाश्रमधर्मस्य सिद्धयर्थं गृहवृद्धि गृहस्य धनधान्यैर्द्धिपद्भिश्चतुष्पद्भिश्च समृद्धिमिच्छुन्तुक्रकाले गृह-शान्त्याख्यं कर्म श्रारभेत ॥

ad p. 31, l. 11—15. श्रवामार्गादयो उद्यो । सदाभद्रा शिशुपूला । श्रम्ताः पूर्वा [l. दूर्वाः] । तृषं कुशाः । परिसमृद्य संमृद्ध्यूल्यादिकं कचि-त्समृद्दीकृत्य। सिद्धार्थकान् सर्षपान्। वास्तुविलं कृत्वा गृहमध्ये प्रदेशमीश्व-[व]क्षीगन्धपुष्पादिभिरलंकृत्येत्यर्थः । श्रलंकृतवास्तुस्थले पुरस्तन्त्रान्ते वास्तोष्पतये स्वाहेत्याज्येन दुत्वा साविज्या सहस्रं चाज्येन जुहुयात् ॥

ad p. 31, l. 15—16. उक्तप्रकारेण चतस्यु विदिश्च होतव्यं वा-स्तुमध्ये मात्रं वेत्यर्थः ॥

33

ad p. 31, l. 16. [गौर्बा°...दक्षिणा] त्रयमिदं समुदितं दक्षिणा-त्वेन देयं न तु विकल्पः॥

ad p. 31, l. 16—17. परिविष्य तर्पयित्वा । पुरायाहं भवन्तो ब्रुव-- न्तिवत्यादि तैः पुरायाहं वाचयित्वा समापयेत् ॥

ad p. 32, l. 1—3. श्रश्वादिकं वा उपतप्येत सर्वेषां द्विपदां चतु-ष्पदामन्यतरहा उपतप्येत तदाप्येवं जुहुयादित्यर्थः ॥

#### श्रष्टमः खराडः ॥ १

ad p. 32, l. 12. त्रधातः श्रनश्रता प्रयोक्तब्या संहिता श्रनश्रत्सं-हिता तत्प्रयोगं तत्प्रयोगविधि व्याख्यास्याम इत्यर्थः ॥

ad p. 32, l. 12-13. श्रनश्नत्संहितायाः प्रयोक्ता शुक्कवासाधीर-वासः वा स्यात्॥

ad p. 32, l. 13—14. ब्राह्मण एव श्रनश्नरसंहितां प्रयुष्ण्यान तु सत्रियवैश्यौ ॥

ad p. 32, l. 21—p. 33, l. 1. सामसाविशी तत्सवितुर्वरेणयमिति साम । सोमं राजानमिति साम । ब्रह्म जन्नानमित्यृचि सामद्वयं च मनसा-धीत्य वेदादिमारभेत ॥

ad p. 33, l. r. [संतत°...मौनी] संततमिषाञ्चक्रधारं यथा भव-ति तथा मौनी व्यवहारान्तररहितः॥

ad p. 33, l. I. [न चान्तरा विरमेत्] संहितासमाप्तिपर्यन्तं मध्ये विरतो न भवेत् ॥

ad p. 33, l. 1—3. (त्रथान्तरा...त्रारभेत) अथ मध्ये व्यवहरेत् विरतो वा भवेचेत् त्रातम्य यावद्रानि [1. यावद्रानं] निरुद्धप्राणो भूत्वा वृत्तान्तात्प्रागधीताच्छेशमारभेत ॥

ad p. 33, l. 3—4. अप्रतिभायां मध्ये कतिपयवेदांशस्य स्फुरणे यावता कालेन अस्फुरितांशं वेदमधीयीत तावत्कालं ऋग्वेदाद्यजुर्वेदात्सा-मवेदाद्वा यज्जानीयात् यावतीर्ऋचः यावति यज्जंषि यावन्ति वा सामानि जानीयात्तान्यधीयीतः। एवं चेत् अस्फुरितांशाध्ययनफलमाप्नुयादित्यर्थः॥

ad p. 33, l. 4—5. श्रस्फुरितांशवेदतुल्यच्छुन्दोदैवतब्राह्मणं साम चा तावत्कालमधीत्य तत्फलमाप्नुयात् ॥

<sup>9</sup> The Comm. on the 7th. kh. is missing.

Rere M2 breaks off.

ad p. 33, l. 5, (श्रक्तानि°...°भ्ययेत्) श्रक्तानित्यृचि यत्साम तदे कमेव वा श्रस्फुरितवेदांशाध्ययनतुल्यकालमावर्त्य श्रस्फुरितवेदांशाध्ययन-किलमाप्नुयात्॥

ad p. 33, l. 5—6. श्रस्य संहितां प्रयुजानस्य सर्वाभीष्टसमृद्धिर्भ-षस्येव [सर्वाहीष्टसमृद्धिर्भवतेव MS.]॥

ad p. 33, 1. 6—7. (आद्यं...जैमिनिः) त्राद्यं त्रिवर्गं श्रद्ध आयाही-त्यृचि यत्सामत्रयं तदेव वा सहस्रकृत्व श्रावर्त्यं संहिताप्रयोगफलं लभेतेति जैमिनेमतमिति । श्राचार्यप्रहणं पूजार्थं ॥

ad p. 33, l. 7. [च वार्यमन्तं वा] यत्तियासि च वार्यमित्यन्तं यानि सामानि तानि मात्रमधीत्य वा संहिताध्ययनफलमाप्नुयात्॥

ad p. 33, l. 7. [यथाकामी वा| स्वेक्षया यत्र क्रचित् यानि कानि च सामानि यथाशक्ति वाधीत्य संहिताध्ययनफलमश्तुयादित्यर्थः॥

ad p. 33, l. 7—9. [द्वादश संहिता... ब्रह्म भवित] अनभरसंहिता द्वादशधावर्त्य यदनेनाधियत्र (l. °ध्येत्रा ?) अनध्यायेषु अधम्यादिषु अधीतं गुरवो वा अशुभूषया कोपिता वेति यत् यानि वा अकार्याणि विहित-भिक्ताशनादि वतानुष्ठानप्रतिषिद्धपर्युषितभाजनादीनि कृतानि नाभिर्दुश्चर्याभिः पवते अपवित्रतां न प्राप्नोति । अस्य ब्रह्म अधीतो वेदश्च शुद्धस्ते- जस्वी भवित ॥

ad p. 33, l. 9--10. द्वादशसंहितावृत्त्यनन्तरं पुनद्वांदशधावर्त्व शकस्य लोकं प्राप्नोति ॥

ad p. 33, l. 12—13. [चकुर्लभते] चकुरतीन्द्रियझानमित्यर्थ:॥

ad p. 33, l. 13--14. यावकः यवविकारः । उदक्रमिलिताः सक्न-वः उदकसक्तवः । सक्तवो लाजचूर्णाः । एवं संहितां प्रयुक्षानः चित्रमन्तर्धा-नशक्तिं लभते ॥

ad p. 33, I. 14—15. (ज्ञातीन्पुनाति) बन्धून्निष्पायान् करोनि ॥ ad p. 33, l. 15. नारयते कर्मबन्धादुद्धरति ॥

ad p. 33, l. 15—16. (तामेतां...आचत्तते) तामेतामनश्रत्संहितां देवलोकमारोद्धं सोपानपरं परत्याचक्षते पूर्वाचार्याः ॥

ad p. 33, l. 16. एतया वा श्रनश्नत्संहितया बहुधावृत्तया देवत्वं देवा ऋपित्वसृपयश्च प्राप्तवन्तः॥ ad p. 33, l. 16—19. श्रस्य श्रनश्नत्संहिताध्ययनस्य प्रातर्मध्याहे श्राह्मे मुद्दुर्ते वा श्रारम्भकालः न तु पुर्यदिनान्वेषस्म्म

ad p. 33, l. 19—20. (तद्वा एतत् etc.) एतद्नश्चरसंहिताध्ययन-विधानं । ब्राह्मणेभ्य इति द्विरावृत्तिः प्रश्नसमाप्तिचोतका । इत्यनश्चरसंहिता-पटलः ॥ १

यस्यात्मा कमलात्त्रपादजलजे भृङ्गायते सर्वदः यद्वुद्धिर्निगमार्थबीघ-सरणो नाभ्येति वक्राध्वनि ।

विश्वामित्रकुलाब्धिपार्विकशाशिः स श्रीनिवासाध्वरी चक्रे जैमिनि-गृह्यकर्मविवृतिं बालात्मबोधत्तमाम्॥

# इति जैमिनिसूत्रव्याख्यानं संपूर्णम् ॥

<sup>9</sup> Text and Comm. of khanda 9 are not given in our Subodhini.

२ 1. °शशी

# LIST OF MANTRAS.

The parallels only from the Mantrabrahmana are given completely; for those mantras, that are not found in any printed text, parallels from other unpublished texts are given, if possible. After a pratīka the fat figure refers to the page of the Jaim. gṛḥya, the second figure to the line. Before a pratīka the figure

- I, indicates, that the mantra is cited pratīkena in the Jaim. gṛhs. and that it occurs in the Jaiminīyasamhitā;
- 2, indicates, that the mantra is cited sakalapāṭhena in the Jaim. gṛhs. and notwithstanding is found in the Jaiminīyasaṃhitā;
- 3, indicates, that the mantra sakalapāthena is found in the Agnistomasūtra of the Jaiminīvas;
- 4, indicates, that the mantra has nowhere an exact parallel;
- 5, indicates, that the mantra agrees exactly with the Mantrabrāhmaņa and that it occurs only in this text.

The mantras occuring in II. 9 are not registrated in this list.

More parallels than those that are indicated by me, can easily be found by means of the "Spruchverzeichniss" to the Mānavagṛḥya (ed. Knauer) and by means of the Mantrapāṭḥa.

The Sāmaveda (Jaiminīva recension) is cited as JS, according to the text published by me.

The Mantrabrāhmaņa (MBr.) is cited acc. to the edition of Satyavrata in the "Uṣā".

The Gobhilagrhya (Gobh.) according to the edition of Knauer.

The Mantrapatha according to the edition of Winternitz.

Wherever the single name of an author is given, the Grhyasūtra attributed to this author is meant.

श्रकान्समुद्रः 27, 2; 33, 5: JS. I. 3. 6. 5; III. 49. 1. श्रमय इन्द्राग्निभ्याम 4, 3.

अप्नये कब्यवाहनाय स्वधा 26, 1: MBr. II. 3. 2 (var.).

श्रव्रये उन्नीयोमाभ्याम् 4, 3.

श्रमये त्वा परिवदामि 11, 17.

श्रयये उन्मंतये स्वाहा 4, 13.

अक्षये समिधमहार्षम् 11, 21: MBr. I. 6. 32 (var.).

भ्रम्नये सोमाय प्रजापतये 6, 13.

श्रयये सामाय रुद्राय 32, 16.

श्रय्ये स्वाहा 4, 1.

श्रग्नये स्वाहा सोमाय स्वाहा 24, 5.

श्रक्षिः प्रथमः प्राश्नातु 25, 3 : MBr. II. 1. 15 (var.).

श्रक्तिरैतु प्रथमः 19, 15 : MBr. I. 7. 10 (var.).

श्रद्भे तो श्रन्तमः 13, 20: JS. I. 2. 4. 9. 2; III. 34. 15.

त्रमे प्रायश्चित्ते 23, 6: MBr. I. 4. 1 [var.].

श्रश्ने मृड 30, 5 : JS. I. 1. 3. 3.

अप्रे वायो सूर्य 23, 14: MBr. I. 4.5 (var.).

श्रमे वतपते 13, 4, 9: MBr. I. 6. 9 [varr.].

श्रम्ने शकाहे 30, 13.

श्रघोरचजुः 21, 7: MBr. I. 2. 17 (var.).

अङ्गादङ्गात् 7, 10: MBr. I. 5. 16 (varr.).

श्रत्र पितरः 27, 17: MBr. II. 3. 6.

श्रादिते ऽनुमन्यस्य 3, 14 (5, 18): Gobh. I. 3. 1.

अधायामुत (?) 32, 8: JS?

श्रधिगन्तर्धिगच्छ 11, 4

श्रनुमते उनुमन्यस्व 3, 14 (5, 18): Gobh. I. 3. 2.

म्रनृत्तरा भ्राजवः 19, 12.

श्रन्तरिक्ते ऽङ्क्य 4, 12.

श्रन्नपते उन्नस्य 8, 14.

अन्यद्य न: 20, 12: MBr. II. 2. 19 (varr.), cp. AV. VII. 20. 1; Maitr. S. III, p. 189, l. 10; Kauś. sū. 45. 16. अपहतो मे पाप्मा 17, 11.

श्रपहता श्रसुरा: 27, 7: MBr. II. 3. 3 (varr.).

4 अपो अभिवाद्ये 16, 2: cp. Khād. II. 5. 31.

अप्रजस्ताम् 20, 16 : MBr. I. l. 14 (var.).

अप्सरासु या मेघा 12, 4: Taitt. ār. X. 41; Mantrap. II. 4. 6; Hir. I. 8. 4.

श्रमिरमन्तां भवन्तः 27, 3.

अभ्यङ्खासी 28, 1.

श्रमीमदन्त पितरः 27, 18: MBr. II. 3. 7.

अमुक्मे स्वधा 26, 18.

4 श्रमृता वाक् 26, 8 : cp. Kāth. (altind. almenk. p. 255). श्रमो उहमस्मि 21, 12 : cp. Mantrap. I. 3. 14; differing in Jaim. up. brāhm. I. 54. 6.

4 अयं यज्ञः 26, 10: cp. Kāṭh. (altind. ahnenk. p. 256). अयं त इध्म आत्मा 3, 18: Āśv. I. 10. 12; Bhār. I. 4; Hir. I. 2. 11.

श्रह्मध्यव्यह्म 22, 14: cp. Gobh. II. 3. 11.

4 श्रक्तवानन्नादः 18, ा.

श्रर्थम्णं नु 22, 2 : MBr. I. 2. 3 (var.).

अश्मा भव 7, 17: MBr. I. 5. 18. a and 19.

4 अश्मासि 30, 14.

श्रष्टकाये सुराधसे स्वाहा 28, 18.

श्रष्टकाये स्वाहा 28, 17.

श्रहे त्वा परिददामि 7, 12: MBr. I. 5, 15 (var.).

श्राकृत्ये स्वाहा 4, 17.

म्राङ्क्वासी 28, ा.

आचाम पितः 27, 11.

4 श्रादशों **ऽ**सि 16, 19.

श्रादित्य व्रतपते 13, 6: MBr. I. 6. 11 (varr.).

श्रा नः प्रजाम 21, 9: MBr. I. 2. 18 (var.).

आप उन्दन्तु 9, 6: MBr. I. 6. 3 (Jaim. longer).

श्चाप श्रोषध्रयः 5, ഥ

- ा आपोहिष्ठीयास्तिम्नः 13, 16; 22, 10: (do not seem to occur in Jaim. Samh.).
- 4 आमासु पक्तम् 26, 5—6 : ср. Kāṭh. (altind. ahnenk. p. 256).
- 4 आ मे गच्छन्तु पितरः 25, 9: cp. Kāṭh. (1. c. p. 255). श्रायमगात्सविता 9, 2—4: MBr. I. 6. I (Jaim. much longer). आयुष त्वा 4, 13.
  - त्रालिखन्विलिखन् 8, 1: cp. Pārask. I. 16. 23.
- 4 इदमन्नमयं रसः 7, 8.

इदं पितृभ्यः 27, 15.

इदं भूमेर्भजामहे 2, 2 : MBr. II. 4. 1 (cp. Jaim. grhs. p. 2, l. 3).

इन्द्रस्ते हस्तम् 11, 10 : Hir. I. 5. 19 ; MBr. I. 6. 15 (varr.). इन्द्राय स्वाहा 3, 21.

इमंस्तोम्यं तृचम् 2, 3: JS. III. 32. 4-6.

इममश्मानम् 10, 17: MBr. I. 2. 1 [var.].

इमामग्निस्त्रायनाम् 19, 17: MBr. I. 1. 11 [var.].

इयं दुक्कात् 12, 6: MBr. I. 6. 27 [slight var.].

इयं नारी 21, 20: MBr. I. 2, 2 [longer].

इह गाव: 22, 21 = Bhāradv.; MBr. I. 3. 13 [var.].

इह धृतिः 23, 2: MBr. I. 3 14.

इह प्रियम् 22, 19 : Mantrap. I. 9. 4.

- 4 ईर्त्वमिस (!) 21, 16.
- 1 उदुत्तमम् 17, 8: JS. II. 5. I.
- 2 उदु त्यम् 4, 19: JS. I. 1. 3. 11; IV.-1. 10. उद्वयं तमसस्परि 4, 21; 13, 21. उष्णेन वायो 9, 4—6: MBr. I. 6. 2 (var.).
  - **ऊर्ज वहन्तीः 28**, 5 : MBr. II. 3. 15.

ा ऋचं साम 14, 9: JS. I. 2. 3. 6. 10.

ऋचा स्तोमम् 4, 18.

ऋतस्य गोप्त्री 12, 8: MBr. I. 6. 28 (var.).

एकमिषे 22, 6: MBr. I. 2, 9—12 [varr.].

पकाष्टकायै स्वाहा 28, 18.

4 पतत्ते पितरसौ 35, 12.

पतत्ते पितरसौ 27, 13.

पतदः पितरः 26, 7: cp. Kāth. [altind. ahnenk. p. 256]. पतदः पितरः 27, 20: MBr. II, 3, 14, 12, 16 [the last with var.].

पतम स्वम् 25, 1: MBr. II. 1. 16 (slight var.).

4 एषा घ ऊर्क 26, 14: cp. Kath. (altind. ahnenk. p. 256). एहि भग 29, 3

श्रों तपश्च तेजश्च 2, 17: MBr. II. 4, 5 and 6 (several varr.).

श्रोषधयो वनस्पतयः 5, 11.

कन्यला 21, 19: MBr. I. 2. 5 [slight var.].

कामाय स्वाहा 4, 17: cp. Man. II. 13. 6. को नामाशि 11, 7: MBr. I. 6. 17.

को असे कतमा असि 7, 16: MBr. I. 5. 14. a.

4 गन्धर्वो असि 18, 1.

गर्भे धिहि 23, 20: MBr. I. 4. 7.

गृहाः प्रावः 5, 10.

गुह्नामि ते 21, 1: MBr. I. 2. 16 [slight var.].

गृह्याभ्या देवताभ्यः 24, 11: Mān. II. 12. 6; Kauś. sū. 74. 10.

3 गौधेंनुईच्या 19, 3--7.

चन्द्र प्रायश्चित्ते 23, 12 : MBr. I. 4. 3 (var.).

2 चित्रं देवानाम् 4, 20 : JS. II. 4. 6. जीवा स्थ 12, 19—20: cp. Śańkh. II. 6. 1.

4 ज्योतिरभिवीचे 16, 3: ep. khād. II. 5. 31.

ा तरत्स मन्दी (चनस्नः) 13, 16: JS, III. 31. 27. नां पृथन् 21, 11.

श्रियायुषम् 10, 1 = Mantrap. 11. 7. 2; MBr. I. 6. 8 (varr.) Jaim. up. brāhm. 1V. 3. I (first half).

ा त्वं वरुण 13, 20: JS. III. 54. 6.

1 त्वेषस्ते धूमः 30, 5 : JS. I. 1. 9. 3.

ा दिश्रकाच्याः 14, 13: JS. I. 2. 3. 5. 7.

4 दिव्यक्रस्य 4, 11.

देव संवितः प्रसुव 3, 15—17 (5, 18): MBr. I. 1. 1.

देवस्त्वा संवित्। 2, 13: Gobb. I. 7. 25.

देवस्य त्वा सवितुः 1, 7; 18, 19.

देवा ऋतिजः 5, 8.

4 देवाश्च पितरश्च 28, 9.

देहि भिक्तां भवति 12, 18: Kauś. sū. 57. 18. चौस्ते पृष्ठम् 20, 13: MBr. I. 1. 12; Hir. I. 19. 7.

```
5 द्विषन्तं मे अभिधेहि 4, 14: MBr. II. 8 13. b. द्विषतां बजो असि 17, 7.
```

ा धानावन्तम् 14, 13: JS. I. 2. 1. 10. 7. धार्यतु प्रजापतिः 9, 8: Mān. I. 21. 3. धुवो असि 22, 12—13: cp. Gobh. II. 3. 9. नमो वः पितरः 28, 2: MBr. II. 3. 8—11 (varr). नमो वाताय 11, 2.

ा नाके सुपर्णम् 30, 4: JS. I. 2. 3. 1. 3. नान्दीमुखाः पितरः 6. 18. नेत्र स्थः 18, 3: MBr. I. 11. 12 (var.). परीममिनद्र )

परीमं पोष 10, 8—14; 17, 19: Hir. I. 4. 8; Kath. 41; AV. XIX. 2. 42. परीमं सोम पवित्र स्थः 2, 8: Gobh. I. 7, 22.

- 4 पशुमिनवित्ते 16, 3: cp. Khād. II. 5. 31. पितरेतत्ते 27, 15.
- ा पुरुषसूक्रम् 6, 4: JS. II. 3. 6—4. 2. प्रा त्वेतः 22, 16.
- 4 पृथिव्यामङ्क्व 4, 21. प्रजापतये स्वाहा 3, 21.
- 4 प्रजापतिः पुरुषः 6, 5. प्रजापते न त्वत् 5, 2; 6, 22; 20, 19; 32, 10: MBr. II. 5. 9. प्रजां पश्च 7. 5.
- ा प्रत्यक्षे 32, 9: JS. I. 1. 10. 6.
- 4 प्रदातः प्रयच्छ 11, 4.
- ा प्रमित्राय 14, ा : JS. I. 2, 2. 3. 3.
- 5 प्र मे पतियानः 20, 4: MBr. I. 1. 8. a. प्राणानां प्रन्थिरसि 11, 13: MBr. I. 6. 20 (differing). प्राणाय त्वापानाय 7, 2.
- 5 प्रास्याः (पतियानः etc.) 20, 5: MBr. I. 1. 9. a. ब्रह्मचर्यमगाम् 11, 7: MBr. I. 6. 16. ब्रह्मचर्यास 11, 20: MBr. I. 6. 25 (var.), 26 (var.). ब्रह्मचार्याचार्याचीनः 13, 10.
- 1 ब्रह्मजन्नानीये (उमे) 32, 21: to JS. I. 2. 3. 1. 9. ब्रह्मवर्चसी भूयासम् 17, 21. भद्रान्नः श्रेयः 24, 19: MBr. II. 1. 13 (slight varr.).

भवति भित्तां देहि 12, 16: Kauś. sû. 57. 16.

भित्तां भवति हेरि 12. 17: Kaná. sñ 57 17.

```
भूः स्वाहा भुवः स्वाहा 4, 1; 5, 4; 12, 5.
मनः समाधोयताम् 6, 17.
माय पद्या विराद 18, 15.
माय वते 11, 14—17: MBr. I. 2. 21 (varr.).
```

- 1,3 मिये वर्चः 18, 16: JS. II. 1. 4. मिये श्रीः श्रयताम् 18, 15: Āśv. I. 24. 29; Mān. I. 9. 16.
  - ा महानाम्ही 15. II: JS. II. 7.

    महाव्याद्दित 6, 22; 8, 19; 10, 19; 20, 7; 32, 10.

    महां त्वा यशसे 18, 20.

    मा ते गृहे 20, 10: MBr. I. 1. 13 (varr.).
  - 4 मा मे चेछ 28, 7: cp. Kāth. (altind. ahnenk. p. 258 मासा: पितर: 5, 9.
  - 4 मृत्योरिघष्टानाय स्वाहा 24, IO.
  - ा मेधाकारम् 14, 10: JS. III. 28. 6.
  - 4 यहह पितर: 26, 12: cp. Kāth. (altind. ahnenk. p.255-256).
  - ा यं रत्तान्त 32, 9: JS. I. 2. 1. 8. I.
  - ा यज्ञः संवत्सरः 5, 12.
  - ा यत इन्द्र 32, 8; JS. I. 2. 2. 5. 2; III. 55. 12. यत्सुरेश 9, 16—18: Mān. I. 21. 7; Aśv. I. 17. 16; Par II. 1. 19. Mantrap. 11. 1. 7; Hir. 1. 9. 16. यद्ध्य ते सरस्वति 5 15—17; TBr. 11. 5. 8. 6.
  - ा यह उ विश्पतिः 32, 9: JS. I. 1. 12. 8.
  - 4 यन्मे प्रकामः 26, 18 sqq. : cp. Kāṭh. (altind. ahnenk. p. 256—257).
  - 4 यन्मे रामः 27, 4: cp. Kāth. (altind. ahnenk. p. 258). यमायाङ्गरस्वते 26, 3.
  - यशसा मे 17, 19: JS. II. 2. 2. या श्रक्तन 20, 2: MBr. 1. 1. 5 (varr.). या तिरश्ची 20, 7—9: MBr. I. 5. 6 (varr.). यानि कानि च पापानि 20, 17: MBr. 1. 3. 6 (var.). येन तत्प्रजापतिः 9, 11. येन धाता 9, 9—11: Āśv. I. 17. 12; MBr. I. 6. 7 (many varr.).

यन धाता 9, 9—11: Asv. 1. 17. 12; MBr. 1. 0. 7 (many varr.). येन भूयश्चरात्ययम् 9, 13: Āśv. I. 17. 13 (text of Bibl. Ind.). य रूपाणि 27, 9: MBr. II. 3. 4 (var.).

ये समानाः 28, 10.—12.

- 4 यह पितर: 26. 16: cp. kāth. (altind. ahnenk. p. 256).
- 4 ये हर्पणाः 24, 8.
- 4 चनस्पतीनां गन्धः 16, 14-16.
- 4 वनस्पतीनां पुष्पम् 16, 17.
- 4 वनस्पतेस्त्वक् 16, 13.

ा वामदेव्यम् 5, 17; 13, 16: to JS. III. 4. 5. वायो प्रायाध्यत्ते 23, 8: MBr. I. 4. 2 (var.). वायो व्रतपते 13, 5: MBr. I. 6. 10 (differing.). विरूपात्ते 3स 2, 17(20);9,1: MBr. II. 4. 6 (many differences). विश्वा उत त्वया 22, 3: MBr. I. 2. 5. b (var.) विष्णोर्प्रनला पूर्त 2, 9: Gobh. 1. 7. 23. विष्णुर्योनिम् 23, 18—20: MBr. I. 4. 6.

4 बेदेषु यथास्वम् 15, 1. बेदोऽसि 7, 17. ब्याइति 13, 13; 32, 20. वतानां वतपते 13, 7: MBr. I. 6. 13 (differing.). शएडाय मर्काय 7, 20: cp. Par. I. 16. 23.

4 शस्यित 30, 14. शिवा नः शंतमा 17, 12: cp. Taitt. är. I. 3 (9). संवत्सराय परिवत्सराय 28, 18: MBr. I. 1. 12 (var.).

- ा सदसस्पतिमद्भुतम् 14, 9; 32, 8: JS. I. 2. 1. 6. 7. सदिस सन्मे भूयाः 5, 6: cp. Kauś. sú. 136. 3.
- ा सनावसे 32, 9: JS. I. 1. 8. 8.
- ा समन्या यन्ति 16, 3: JS. II. 1. 6. सं मासं प्रविश (!) 7, 16: cp. MBr. I. 5. 14. b.
- 3 समुद्रं वः प्रहिणोमि 5, 12—15. समृद्धये स्वाहा 4, 15; 17: Man. II. 13. 6. सरस्वते उनुमन्यस्व 3, 14: Khād. I. 2. 19: Gobh. I. 3. 3(var.). सह नो उस्तु 14, 5: Par. II. 10. 22 (var.). सामसावित्री 14. 7; 32, 21.
- ा सावित्री 13, 19; 14, 2, 7; 31, 14; 32, 18: JS. IV. 3. 8. सुमङ्गलीरियम् 22, 10: MBr. I. 2. 14. सूर्य प्रायश्चित्त 23, 10: MBr. I. 4. 4 (var.). स्ताः प्रथमः 21, 4.
- ा सोमं राजानम् 14, 8; 32, 21: JS. I. 1. 10. 1. सोमाय पितृमते 26, 2: MBr. II. 2. 1 (var.). सोमाय स्वाहा 4, 1.

सोमो अव्यत् 21, 3: MBr. I. 1. 17.

4 स्वरिभवीक्ते 16, 2: cp. Khād. II. 5. 31. स्वस्त्ययंनो ऽसि 12, 13; 17, 21. हिं भूर्भुवः स्वः। किं पश्यिस 7, 4: MBr. I. 5. 5 (slight var.). हिं भूर्भुवः स्वरागन्त्रा 11, 8: MBr. I. 6. 14. हिंग्णयेथी अर्गी 23, 22.

# THE RULES OF DOMESTIC CEREMONIES OF THE JAIMINÎYAS.

I. 1.

## General outline of grhya-sacrifices.

Now, being about to carry forward the fire (to the place where he is to perform the domestic ritual, he should prepare with sand or clay) a piece of ground sloping towards the north-east (measuring a square cubit); having sprinkled over with water this sthandila, he should in its centre (with a grass stalk) make the mark by drawing one line from west to east and another touching the first, at its west side, from south to north; then three lines in the middle from west to east. Having sprinkled it over (with water), he should establish thereon the fire with the formula: "Bhûḥ, bhuvaḥ, svaḥ". This making the mark must at all times be performed (when a fire is established for ritual purposes).

Now we shall explain the sacrifices of cooked food. They are huta (i. e. consisting of a simple burnt-offering), ahuta (devoid of any burnt-offering), prahuta (preceded by a burnt-offering), and prāsita (i. e. where food is eaten). The burnt-offerings are performed in one single fire (not in three, as is the case with the Vedic ritual).

Regularly prescribed are (here) the wearing of the upper garment above the left shoulder and beneath the right arm-pit, and the sipping of water.

These offerings follow the rite of the new and full-moon sacrifices (i. e. the now following description must be completed according to this rite), or they are self-dependent.

The mark thus resembles a trident, the points of which are directed toward the west.

To the south of the fire and near it he places a vessel (filled with rice etc., destined as sacrificial fee for the officiating priest) and a sacrificial ladle filled with water; to the north of the fire the fuel and Kuśa grass.

After being sprinkled once with the formula: "On the instigation of god Sāvitṛ I sprinkle thee with the arms of the Aśvins with the hands of Pûṣan," and twice without muttering the formula, the fuel and grass have been put down ready. The fuel should be of palāśa or khadira wood. If he cannot obtain this wood, he should take the fuel from any tree with the exception of Vibhîtaka, tilvaka, bādhaka, nimba, rājavṛikṣa, śalmali, aralu, dadhittha, kovidāra and śleṣmātaka.¹ If kuśa grass cannot be obtained, any kind of grass is allowed with the exception of śûka-grass, saccharum reed, uśīra², balbaja, mutava, nala and śuṇṭha. The flowers (used for ornamenting the fire-stead) should be white. If he cannot obtain these, fragrant flowers of any other colour are to be used, with the exception of japārūpā, kākuttha, candī and kurandaka.

There are four normal substitutes of the clarified melted butter (the "ghee", destined for the offerings) viz. fresh butter (?), milk (?), sour coagulated milk, and fresh milk.

Behind the fire should take place the rinsing of the mouth. Thrice he should rinse the mouth, twice wipe (his lips with the base of the thumb of the right hand).

Once he should touch water: having sprinkled his feet, he should touch with water the head and the organs of sense in the head (i. e. eyes, nose, ears).

Having touched water he mutters, sitting down behind the fire on which fuel has been put, whilst touching

<sup>1</sup> Cp. Gobh. I. 5. 15; these kinds of wood are used in abhicara-rites.

<sup>2</sup> Uncertain; ep. Gobh. I. 5. 18.

'he earth, the formula: "Here we partake of the earth; here he prosperous, here the auspicious. Repel the adversaries, obtain thee another one's wealth," and if it is night, the same formula, but closing with: "another one's riches."

With the triplet, beginning: "Let us prepare this song" he should wipe with his wet hand around the fire, or thrice with the first of these three verses.

Having seized a prastara (i. e. a bundle of darbha grass taken from the barhis), he strews (this grass) round (the fire) at every quarter of the sky, beginning in the southeast, (first from east to west, then from west to north, from north to east, from east to south), covering the roots (of one layer) with the tips (of the next). Or he strews the grass first at the west side and lays down two rows of grass in easterly direction at the southern and northern ends of the westerly row, so that they join before the fire and form a triangle. At the point, where these last two rows are connected (i. e. at the east side, before the fire) the tips of the southern blades of grass lie above those of the northern.

I. 2.

From the prastara he takes two (grass-stalks as) "purifiers," measuring a span, even, with unbroken tips, and which do not bear a young shoot in them. Holding them between thumb and ring-finger, he cuts them (to obtain the required length) with any other instrument than his fingernails, muttering the formula: "You two are purifiers, sacred to Viṣṇu." Three times he should stroke them upward with water, muttering the formula: "Through the mind of Viṣṇu you are purified": once with this formula, twice silently. Holding (in his left hand) the "purifiers" above a vessel, he pours in it (with the right hand) the ghee (destined for the

<sup>1</sup> Jaim. S. I. 1. 7, 4-6.

sacrifice). Then he thrusts some burning coals out of the fire in northerly direction, puts (the vessel with the ghee) thereon, holds two flaming young stalks of darbha grass above it, throws the two stalks into (the fire), moves thrice a burning grass stalk from left to right around the vessel, removes it from the fire in northerly direction, thrusts the burning coals back into the fire and purifies thrice with the northward-pointed purifiers the ghee, the sacrificial substance (destined for the chief oblation), the pranta-water, and the sacrificial ladle, muttering (each time) the formula: "May the god Savity purify thee with unimpaired purifier, with the rays of the good Sun." Of the ghee (the purifying takes place) whilst moving the two purifiers back (only, and not forward through the ghee). This purifying is performed once with the formula, twice silently.

Having carried the pranita-water to the north of the fire, having covered it with dûrvâ-grass, having put down the prastara (i. e. the bundle of grass) to the south of the fire, having put the two purifiers above the bundle of grass, he mutters the virûpâkṣa formula: Om! heat, lustre, truth, all-soul, firmness, righteousness, vitality, renunciation, Brahmā, brahman; to these I resort, may these favour me. Bhûḥ, bhuvaḥ, svaḥ, om! The great all-soul I ascend. Thou art the one with deformed eyes², of shining teeth (?) Thy couch is on the leaf³, thy dwelling is in the atmosphere, golden is thy shed. There those hearts of the Gods are deposited inside an iron jar⁴. Strong (art thou) and bestowing strength. Protect us, do not neglect us. In truth, thou hast twelve sons; these, performing for thee year

<sup>1</sup> The translation of the following words fall out in a European language.

<sup>2</sup> Rudra is meant.

<sup>3</sup> Cp. TS. IV. 5. 9. m.

<sup>4</sup> The commentator cites TS, IV. 5. 9. p.

after year a desire-granting sacrifice, again practise chastity. Thou art the brahmin's of the Gods, I am the brahmin of men: the brahmin resorts to the brahmin: to thee I resort. When I mutter the formula, do not obstruct my muttering, when I offer, do not obstruct my offering, when I perform a sacrificial action, do not obstruct my action. To thee I resort. Instigated by thee I will perform here the sacrificial action. May this thrive for me. Obeisance to the God of the deformed eyes, to the one of shining teeth, to the son of Brahman, to the Highest, the Best, the unfailing, the Lord of sacrificial action!"

I. 3.

He should pour the contents of the sruva-ladle into the pranta-water, hold the sruva above the fire (to expel all evil influence), sweep it clean by means of darbha-grass stalks, throw these stalks after sprinkling them into the fire, bend his right knee, sprinkle the ghee after having removed from it anything unfit for sacrifice that might have fallen into it, e. g. a wood fretter, a tryambakâfly, a bee, an ant, up to five<sup>3</sup>, purify it (with the two 'purifiers') and then make the offering. He lays around (the fire) the (three) enclosing pegs, touching each other with their extremities: the middle and thickest one on the west-, the longest one on the south-4, the smallest one on the north side.

On the south side of the fire he pours a pail of water with the formula: "Aditi, give thy consent", on the west

<sup>1.</sup> Rudra-S'iva being considered as the Time, the Year, his twelve sons are the months. At the end of each year they again begin their sacrifice, introduced by the d'aksa, of which chastity is a factor.

<sup>2.</sup> i. e. the purchita ?

<sup>3.</sup> After he has removed some unclean animal five times, he need not need it further.

<sup>4.</sup> The second madhyama is incomprehensible and probably interpolated, ep. Hir. grhvas. I 2, 1-4.

side with: "Anumati, give thy consent", on the north side with: "Sarasvatt, give thy consent." Then from left to right he thrice pours water around the fire, the first time with the formula: "God Savitr speed the sacrifice, speed the lord of the sacrifice unto good fortune. May the heavenly, thought-cleansing Gandharva cleanse our thought. May the Lord of speech render our voice palatable", the second and third time silently.

Having taken a piece of fuel and having by means of the ladle drawn ghee, he anoints the stick and puts it on the fire with the formula: "This fuel is thy self, Jâtavedas! Thereby thou shalt grow and be inflamed. Inflame us and make us grow; through offspring, cattle, holy lustre, and through the enjoyment of food make us increase. Svâhâ!

The two agharas he pours out in thought, uninterrupted, crossways; the first with the formula: "To Prajapati. Svaha!" approaching the sruva on the inside of the northern junction of the pegs; the second with the formula: "To Indra. Svaha!" approaching the sruva on the inside of the southern junction.

Having poured out the agharas, he offers the two portions of ghee, in the northern part of the fire with the formula: "To Agni, Svaha!", in the southern part with the formula: "To Soma, Svaha!"

Between them is the space for the (chief) oblations (of the caru): "Bhūḥ, Svāhā! Bhuvaḥ, Svāhā! Svah, Svāhā! Bhūḥ Bhuvaḥ Svah. Svāhā!" (after these four) on the day of full-moon: "To Agni; to Agni and Soma", on the day of new-moon: "To Agni; to Indra and Agni."

<sup>1.</sup> Thinking only, not speaking, the accompanying formula.

The first aghara is poured out in south-eastern, the second in northwestern direction.

In pouring out the oblations he avoids to pour out a subsequent one on the place of a previous one, in north-eastern direction, backward of the spot where the oblation to Agni svisṭakṛt is performed.¹

Regularly prescribed is (the oblation to) Agni svistakrt towards the east<sup>2</sup> at the end (of each sacrifice), except at a vapa-offering and a ghee-offering.<sup>2</sup>

After the oblation to Agni svistakrt he does not (as is done otherwise, see the next sentence) again pour ghee (on what is left of the caru).

He "spreads under" once in the sruva (i. e. he first pours some ghee into the ladle), cuts twice from the sacrificial substance (the caru), pours once ghee over (the cuttings in the sruva), and pours again some ghee (on what is left of the caru).

With the thumb and the two fingers (next to the thumb), which are joined at the fleshy side, he cuts off twice from the sacrificial substance. For descendant of the Rsi Jamadagni he pours twice ghee over the cuttings and then pours again ghee over what is left of the sacrificial substance. For this is the fivefold cutting off. Or (instead of thumb and two fingers) he may use (to cut off the portions to be offered) either his (fore-) finger or a bunch of grass.

This is everywhere the mode of sacrificing.

<sup>1.</sup> The oblation to Agni av., then, closes the others in the north-east.

<sup>2.</sup> Towards the north-east, ep. Hir. I. 3. 7.

<sup>3.</sup> The oblation to Agni sv. falls out if the chief oblation is performed with ghee, cp. Gobh. I. 9. 26, Khād. I. 3. 12; as to the vapāhoma, according to the comm. on our Sūtra, the lajāhoma is meant.

<sup>4.</sup> Once "spreading under", twice cutting off, twice pouring over the ghee.

#### I. 4.

He then takes the prastara together with the purifiers and anoints its points in the sruva with the formula: "Anoint thee in the sky," its middle part in the ghee with the formula: "Anoint thee in the atmosphere", its roots in the sacrificial substance with the formula: "Anoint thee on the earth."

Having torn a grass stalk out of the prastara with the formula: "For long life thee," he throws the prastara into the fire, with the formula: "For Agni, for Anumati. Svaha!" The grass stalk he throws after it with the formula: "Fetter my enemy and burn him. Svaha!"

He puts on the fire sticks of fuel anointed with ghee with the formula: "For prosperity. Svāhā!" and taking hold of the earth he should touch the vital organs in his head.

Having touched water he performs the twelve prāyaś-"For intuition. Svaha! (1). For desire. citta oblations: Svaha! (2). For prospering. Svaha! (3). By the verse make the chaunt to prosper, by the gayatra the rathantara, the brhat that has the gayatra as its track. Svaha! (4). This god Jatavedas is borne upwards by the rays; the sun, for all to see. Svāhā! (5). The radiant splendour of the gods has arisen, the eye of Mitra, Varuna, and Agni; it has filled the earth, the sky, the atmosphere: the sun, the soul of all that moves and stands. Svaha! (6). Out of the darkness, gazing on the higher light, we have come to the god among the gods, to Sûrya, the highest light. Svaha! (7). Prajapati, none other than thou has encompassed all these beings; for what we sacrifice unto thee, be that ours; may we be the lords of wealth. Svaha! (8). Bhûh. Svaha! (9). Bhuvah. Svaha! (10). Svah. Svaha! (11). Bhûh, Bhuvah, Svah! Svāhā !" (12).

Having brought the strewn darbha-grass and having put this on the pranita-water and on the sruva, he pours the water out (of the sruva into the pranita?), whilst muttering the formula: "Thou art the real; be real for me. Thou art the all; be all for me. Thou art full; be full for me. Thou art imperishable; perish not for me."

He then pours out the pranta-water successively in the direction of the quarters: in the easterly direction with the formula: "May the gods, the priests, cleanse themselves'; in the southern direction-whilst wearing his uppergarment on the right shoulder and beneath the left arm-pitwith the formula: "May the months, the Fathers, cleanse themselves", in the western direction-having again shifted his garment above the left shoulder and beneath the right arm-pit, and having touched water-with the formula: "May the house, the cattle cleanse themselvss; in the northern direction with the formula: "May the waters, the plants, the trees cleanse themselves"; in the upward direction with the formula: "May the sacrifice, the year, the lord of the sacrifice cleanse himself." Having poured out (the rest of the) water (on the earth) with the verse: "To the ocean I send you, the imperishable (waters); go back to your source. May I not suffer loss in my offspring, may my sap not be shed", he should wipe his eyes with thumb and ringfinger with the verse: "The sweet of thee, Sarasvatt, that is in the waters, in the cows, in the horses, therewith, O Sarasvati with your swift horses, anoint my face."

Having thrown the darbha grass and the pegs into the fire, and having averted all evil, by singing the Vāmadevya chaunt he should thrice sprinkle water around the fire, besprinkling at the same time the (rest of the) sacrificial substance, from left to right; the closing words of the formula (cp. I. 3) he should alter in this way: "...thou hast given thy consent;...thou hast sped."

The full vessel put down near the fire (cp. I.:) is the sacrificial fee.

At the sacrifices of cooked food the sacrificial fee is either in accordance with the faith (śraddhâ) (of the performer), or it consists in the full vessel.

### I. 5.

## The ceremony to secure the birth of a male child.

The ceremony to secure the birth of a male child takes place in the third month (of the pregnancy), except in the case of a woman who has a child.<sup>1</sup>

Having boiled a mess of rice in ghee, or having consecrated by the sacrificial formula, as is done with a sthalt paka, a portion of ghee mixed with coagulated milk, he should offer it with the purusasukta.<sup>2</sup>

Having shaped two beans and a barley corn into the male organ of procreation, he should give it her to eat together with a drop of sour milk with the formula (which should be muttered by the pregnant woman): "Prajāpati, the male, the overlord, may he give me a long living glorious son. May I together with my husband bring forth living children."

Then having fastened a nyagrodha shoot, which has fruits, with two threads, one white, one red, she should bear it on her throat.

This they, say, is a sure means to get a son.

A garment is the sacrificial fee.

<sup>1</sup> In this case, according to the comm., the pumsavana should be performed in the fourth month (?)

<sup>2</sup> For this sukta (consisting of 7 verses) see Jaim. S. II. 3. 6-4. 2 (page. 58 of the edition).

I. 6.

# The Sraddha preceding every sacrament.

Now we shall explain the śrāddha which on the day previous (to any festivity) must be performed in honour of the glad-faced Fathers (the Manes).

It finds place in the fortnight of the waxing moon, under a propitious nakṣatra.

On the preceding day or on the day itself having dressed food he invites clean and learned brāhmins.

Being clean, and having put on a white, not wet garment, wearing his uppergarment above the left shoulder and beneath the right arm-pit, having sipped water, he offers bali-offerings consisting of four white substances: thick sour milk, unhusked rice, perfume, white flowers, having spread darbha grass on the fire place with the tips to the east, saying: "To Agni obeisance! To Soma, obeisance! To Prajapati, obeisance! To the allgods, obeisance! To the seers, obeisance! To the Bhûtas, obeisance! To the Manes, obeisance! To all the gods, obeisance!" To the brāhmins he gives food fit for offering, together with thick sour milk, or, according to another view, together with food and eatables such as beans, fish, flesh. Then he takes the following four substances: rice, barley, flowers and mustard, and together with these a jar filled with water, saying to the brahmins: "Compose your mind, be propitious," and then with the syllable om: "Let the glad-faced Manes be pleased." In the same way the others should answer, conformably to each wish.

I. 7.

## The parting of the hair.

The parting of the pregnant wife's hair he should per-

of the moon, under an auspicious nakṣatra, when the moon stands in conjunction with hasta or with a subsequent nakṣatra<sup>1</sup>.

After he has boiled a sthālīpāka (a mess of rice) mixed with sesamum and mudga beans, he should sacrifice, while she standing behind lays her hand on his shoulder, with the "great words" and with the verse addressed to Prajapati2. After he has made her sit down to the west of the fire on a splendid seat or on a mattress of erakā grass covered over with a new garment, he should by means of the white-spotted part of a porcupine's quill that has three white spots, part her hair right over the nose up to the head (i. e. beginning at the forehead and ending at the top of the head) with the formula: "For outbreathing thee; for inbreathing thee; for throughbreathing thee," Having adorned the tips of her hair on the right side with wreath and in the same way on the left side, he should fill a vessel of white brass with water mixed with gold dust, and, while causing her to look at this water, ask her: "Him, Bhûh, bhuvah, svah! What do you see?" The other answers: "Children, cattle and good luck for me, long life for my husband." A garment or a piece of gold is the sacrificial fee.

I. 8.

## The ceremony for the new born child.

When a boy has been born the ceremony of the new born child takes place. Before the sucking he should grind to powder some rice and barley by means of a piece of gold and cause the child to eat (of this powder) with the formula: "Here is food, here sap, here nectar together with breath;

<sup>1,</sup> If a naksatra as phalgun', asadha or prosthapada covers more than one day, then on uttra phalgun' etc.

<sup>2.</sup> See I. 4. middle.

thy mother is the earth, thy father the sky." Live a hundred autumns, look a hundred autumns." Then he speaks over him the verse: "From limb to limb thou art produced, out of the heart thou art born. Thou, verily, art the self, called son, so live a hundred autumns, see a hundred autumns. He then consigns him: "To the day I consign thee; let the day consign thee to the night; let the night consign thee to day and night together; let day and night consign thee to the half-months; let the half-months consign thee to the months; let the months consign thee to the seasons; let the seasons consign thee to the year; let the year consign thee to old age, to death."—Then he says: "Who art thou? Who of many art thou?" (and): "Enter upon the month that belongs to the Lord of days, N. N."1 Then he gives him the secret name with the formula: "Veda art thou", he then kisses him on the head with the formula: "Be a stone, be an axe, be insuperable gold; with the cattle's himkara I kiss thee." In the same way he kisses the head of his sons after returning from a journey.

During ten days he should sacrifice into a fire mustard seed mixed with rice husks, with the two verses: "To Ṣaṇḍa, to Marka, to Upavîra. Let Ṣauṇḍikera, Ulûkhala, Malimluca, Duṇâṣi, Cyavana vanish hence. Svâhâ.—Let Âlikhat, Vilikhat, Animiṣ, Kimvadanta, Upaṣruti, Kumbhin, the foe of Aryaman, Pâtrapâṇi, Nipuṇahan, Antrîmukha, Sarṣapāruṇa vanish hence. Svāhā."

Read probably: Katamo' sîty âhâhaspatyam mâsam pravisa, ep. Gobh.
 II. 8. 14. If this is right, the words N. N. should be replaced by the
 name of the child derivated from the name of the naksatra under
 which it is born.

<sup>2.</sup> Cp. Påraskara I. 16. 23.

During a period of ten days husband and wife are impure on account of the childbirth. At the end of this period after having bathed she rises (from the childbed).

I. 9.

### The giving of the name.

Next the giving of the name. It takes place in the first half of the month under an auspicious naksatra, or on the twelfth day. The father or the teacher (acarya) should give the name. The father should sit down with the child on his lap, after having wrapped it in a new garment. He should give him a two- or three- or foursyllabic name, beginning with a sonant, with a semivowel in it, derived from the name of the nakṣatra (with which the birth has coincided) of the deity (which presides over this nakṣatra), (or) derived from the (i. e. the father's) name, containing no taddhita (suffix), ending in ā for a female child; or the name may be appropriate.—(On this occasion) and on all occasions when a sacrifice on behalf of the boy is performed, he sacrifices to the nakṣatra, to the deity of the nakṣatra and to the weekday (of the birth). Moreover he sacrifices to the following eight deities: to Agni, to Dhanvantari, to Prajāpati, to Indra, to the Vasus, to the Rudras, to the Adityas, to the Allgods. If these are well honored with sacrifice, all the deities are propitious.

I. 10.

## The first feeding with solid food.

Now the (first) feeding with solid food. Having fed in the first half of the month under an auspicious nakṣatra a number of brahmins, he should cause the child to partake of food fit for sacrifices, whilst muttering the verse: "Lord of food, give us food painless and strong, bring forward the giver, bestow vigour on us: on men and animals.

#### I. 11.

## The tonsure of the child's head.

In the third year (after the day of the birth) he should ape the twisted hair (of his son) (i. e. he should perform the cūdākarman), according to some authorities in the third ar reckoned from the beginning of pregnancy. During the northern course of the sun, in the first half the month, ander an auspicious nakṣatra having caused a number of ahmins to pronounce their blessing, he should in the after-point carry forward the fire and put down to the south of the fire four vessels: two filled with rice and barley on both des (i. e. the vessel with rice to the west, the one filled ith barley to the east), between these two other vessels, the filled with sesamum, one filled with beans.

While the boy, who has sipped water, touches him om behind, he should sacrifice (four times ghee) with the great words" and a fifth time with the Virūpākṣa formula ee I. 2).

They pour out the water decocted¹ from the various nds of herbs—the rice, barley, sesamum and beans (above entioned) are the "various kinds of herbs."—Then he takes the razor with the verse: "Hither has come Savitr with e razor, approved of by the Allgods, by the Maruts; may e, Viśvakarman, be propitious unto us; do ye protect us rer with prosperity." He takes the water with the verse: Come, Vāyu, with the hot water; may Aditi shave the air." With the verse: "May the waters moisten thee for fe, for old age, for splendour" he should moisten the hair ear the right ear. In this (hair) he puts three darbha lades or a single one. He should hold (the hair and the lade in his left hand) with the verse: "Prajāpati hold

Translation uncertain, ep. the critical notes and Gobh. III. 4. 11.

again and again, for good shaving." Having touched with a mirror thrice (the hairs and the grass blades) in upward direction, he should shave off (some hair together with parts of the blades) by means of the razor, muttering (the three mantras): "With the razor, wherewith the creator has shaved (the head) of Brhaspati, of Agni, of Indra, for the sake of long life, therewith I shave thy (head), for the sake of long life, of glory, and of welfare."—With the razor, wherewith Prajapati has shaved (the head) for the Maruts householders, therewith I shave thy (head) for the sake of long life, of glory, and of welfare. -With the razor wherewith this one may go about further, and may long see the sun, therewith I shave thy (head) for the sake of long life, of glory, and of welfare." In the same way the back and the left side of the head. At each mantra he should deposit the hair and the rest of the darbha blades on bull's dung, which should not be put on the bare ground; if the boy belongs to the brahmin caste, this bull's dung should be put to the east, if he belongs to the two other castes, behind. He then should hand over the razor to the barber with the mantra: "When thou shearest with the...razor," O barber, make the limbs clean; do not injure the life, the splendour, O barber." (The barber then shaves the hair) according to the custom of the Gotra or family (of the boy).

After the boy has been washed, he (i. e. the father or the acarya) should perform the prayascitta offerings (cp.I.4). By the.....act, and without mantras the ritual is performed for a female child. If it is performed with the mantras, the sacrifice (of the principal oblations) should be performed afterwards.

The words are corrupt from Ath. S. etc.; read: marcayatâ instead of mamlâ vaptrâ.

Then he takes hold of his (i. e. the boy's) head and nutters the verse: "The threefold age of Kaśyapa, Jamadigni's threefold age, the threefold age that belongs to the gods, may that threefold age belong to thee."

The hair he should bury in a cornfield or in a cowshed. The person who arranges the hair should take the full vessels. A cow constitutes the sacrificial fee.

#### I. 12.

### The initiation of the student.

In the 7th year he should initiate a brahmin—in the 5th, one that is desirous of spiritual lustre, in the 9th, one that is desirous of attaining long life—, in the 11th a kšatriya, in the 12th a vaišya. He should not perform the initiation after he has passed his 16th year. "For (in this case) he becomes of shattered testicles<sup>1</sup>, equal to a śūdra" it is said in holy tradition).

Then (viz. when he has reached this age) they bring him (to his spiritual teacher) after he has bathed, has been adorned, his eyes have been anointed, and the barber has made his toilette.

He should put on him a new garment with one of the three following verses, according to his caste: "We clothe, O Soma, this (boy) with the holy word, for the sake of great learning, so that it (i. e. the garment) may lead him to old age<sup>2</sup> and he may long watch over learning. Live thou a hundred autumns, see thou a hundred autumns.—We clothe, O Indra, this (boy) with the holy word, for the sake of great power, so that it may lead him to old age and he may long watch over power. Live thou a hundred

<sup>1.</sup> Translation uncertain, see the commentary.

The mantra here and Hir. 1. 4. 9 is corrupt, ep. AV. XIX. 24. 2 and Kûth. grhyas.

autumns, see thou a hundred autumns.—We clothe, O Posa, this (boy) with the holy word, for the sake of great wealth, so that it may lead him to old age, and he may long watch over wealth. Live thou a hundred autumns, see thou a hundred autumns,"

Now the teacher, having made him sit down to the west of the fire with his face directed toward the east, and wearing his upper garment above the left shoulder and beneath the right arm-pit<sup>1</sup>, makes him rinse his mouth. Then he makes him stand up, strews northward pointed darbha grass to the north of the fire, puts on this grass an unbroken stone, and causes him to step with his right foot on this stone with the verse: "Mount here on the stone, like the stone be thou firm; press away thy enemy, but let not thy enemy<sup>2</sup> slay thee."

Now the teacher causes him to sit down to the west of the fire with his face turned to the east, and himself sits to the left (of the boy) and sacrifices, whilst the boy takes hold of him, with the "great words" and the oblations to the Vedas, pouring after each formula the dregs of each oblation into the mouth of the boy: "Bhûh, the Rk-verses. Svāhā! Bhuvah. the Yajus-formulae, Svāhā! Svah, the Sāmanchaunts. Svāhā!"

When the boy has swallowed the dregs and rinsed his mouth, the teacher causes him to stand up, and leads him around the fire, turning his right side to it, with the formula: "Obeisance to the Wind, obeisance be made to Agni, obeisance to Earth, obeisance to the Plants, obeisance I make to you, to the unseen Great One" (and he addresses the boy

The meaning may be also: "after he has hung the sacred thread" (the yajnopavita) on him.

Dvisato is corrupt, we expect dvisan.

with the words): "Study thou, who art going to study" (to which the boy answers): "Imparter, So-and-so, impart to So-and-so the Veda."

Now the teacher causes him to stand to the west of the fire with his face turned toward the east, whilst he himself stands before him with his face turned toward the west. Then they join their open hands together, the teacher holding his own above those of the boy. The hands of the teacher are now filled by some other person with water, so that the water trickling down, fills the hands of the other (i. e. the boy). He (i. e. the boy) directs him: "I have come hither for studentship; initiate me." "Who by name art thou?" Answering: "So-and-so" he (the boy) should mention his own name. Now the teacher mutters: "Him! Bhûh, bhuvali, svah! With him who comes hither we have come together. Drive ye thoroughly away death. May we walk unhurt; may this one walk in bliss." He then seizes with his right hand his (i. e. the boy's) right hand, with the formula: "Indra has seized thy hand, Dhatr has seized thy hand, Pūṣan has seized thy hand, Savitr has seized thy hand, Aryaman has seized thy hand. Thou art Mitra by rights; Agni is thy teacher." Having touched (the place of) his navel, he mutters: "Thou art the knot of the breaths; do not loosen thyself; make not an opening to death, thou that art free from (premature) death."2 Having gradually passed with his hand along his right shoulder, he mutters, whilst touching (the place of) his heart: "In my will be thy heart; after my will shall thy will follow; in my word thou shalt rejoice with all thy will; let Brhaspati join thee to me."

He now consigns him: "To Agni I consign thee. To Vāyu I consign thee. To god Savitr I consign thee.

<sup>1.</sup> Only the reading mrtvum instead of martyam gives a good sense.

<sup>2.</sup> This must be the meaning of the corrupt tradition.

To the Waters I consign thee. To the Plants I consign thee. To all the Gods I consign thee. To all the Beings I consign thee, for the sake of security."

Now he directs him: "A student art thou. Put fuel on (the fire). Drink water (as thy only beverage). Do the service. Do not sleep in the day-time."

He (i. e. the student) puts pieces of fuel anointed with ghee on the fire with the following mantras, one after each svāhā: "To Agni, to the great Jātavedas, I have brought a piece of wood. As thou, Agni, art inflamed through the piece of wood, thus may I prosper through long life, splendour, vigour, gift, insight, wisdom, offspring, cattle, holy lustre, the enjoyment of food, and riches. Svāhā.—The insight that dwells with the Apsaras, the mind that dwells with the Gandharvas, the divine insight and that which is born from men: May that insight, the fragrant one, rejoice me. Svāhā.—Bhūh, svāhā.—Bhūh, svāhā.—Bhūh, svāhā.—Svah, svāhā.—Bhūh, bhuvah, svah, Svāhā.

He (i. e. the student) ties a girdle round himself with the verses: "Here protecting me from evil words, purifying my kind as a purifier, bringing strength to exhalation and inhalation, has come to me the sisterly goddess, this blessed girdle.—A protector of right, a defender of mortification, slaying the goblins, overpowering the foes: do thou, O blessed girdle, surround me from all sides; may we, that wear thee, not perish." The girdle consists of munja-grass for a brahmin, of murva-grass for a kṣatriya, of tāmala-bark mixed with munja-grass for a vaiṣya, or for all of munja-grass.

Now as for the garments: the under-garment consists (for al!) of linen or hemp; the uppergarment for a brahmin is made of the skin of an antelope, for a ksatriya of the rurudeer, for a Vaisya of a goat, or for all of the antelope.

With the formula: "Evil averting art thou" he should give the staff, reaching up to the nose, of palāśa-wood for a brahmin, of bilva-wood for one who is desirous of spiritual lustre, of nyagrodha-wood for a kṣatriya, of udumbara-wood for a Vaiśya, or for all of palāśa-wood.

He should beg food first of his mother, then of other friendly disposed women. He should beg, if he is a brahmin, with the word 'Lady' at the beginning: "Lady, give alms"; with this word in the middle, if he is a Kṣatriya: "Give, Lady, alms"; with this word at the end, if he is a Vaiśya: "Give alms, Lady" not emphasizing (i. e. speaking nearly inaudibly) the last syllalle of the word **bhikṣam** (alms) and of the word "give" (**dehi**). Or all may beg with the word "Lady" at the beginning.

When something abnormal (something to be atoned for) occurs between the act of assuming the garment and of begging alms), he should cause him to sip water with the formula: "You are living, bestow life on him. Waters are ye by name, immortal ones are ye by name; swadhā are ye be name; of you, being such, may I partake; receive me into favour; be auspicious to me. Obeisance to you, do not hurt me."

The begged food is brought to the teacher.

After three days, or on the same day, he (i. e. the teacher) should recite to the student the verse addressed to Savity, to the west of the fire: first by verse quarters, then by versehalves, then entire. When the pupil has learned the verse and has (by learning the first verse of the Rgveda, the first chaunt of the Sāmaveda, the first formula of the Yajurveda) begun the (study of the) Vedas, he puts on the fire sticks of wood anointed with ghee, with the formula: "Agni, lord of the observances, I shall keep the observance, may I be equal to it, may I succeed in it. Svāhā! Vāyu,

lord of the observances etc...Svāhā! Âditya, lord of the observances etc...Svāhā! Lord of the observances, ruling over the observances, ctc...Svāhā!" This instruction in the performance of the observances is everywhere practised (where an occasion presents itself). At the close of the period during which the observances are kept, he should alter the formula, so as to say (in stead of: "I shall keep,... may I be equal,...may I succeed): "I have kept,...I have been equal, ...I have succeeded."

Then he instructs him (i. e. the student): "Be a student of the Veda, subject to the teacher, subdued, lying on the ground, bearing the staff, the girdle, the antelope-hide, the matted hair abstaining from women, falsehood, honey, meat, perfume, garlands." During three days he eats no pungent or saline food.

After the lapse of the three days he should leave the village in eastern or northern direction go to a palaşa tree, anoint it with "the great words," sacrifice a mess of boiled rice (at the foot of the tree), throw away his sacred thread, his staff, etc., and return (to the village). The sacrificial fee consists of a cow.

### I. 13.

## The twilight devotion.

In the evening and the morning he should, being pure, at the brink of the water (i. e. on a shore, a bank) with a purifier (i. e. a grass stalk) in his hand, wash himself with water with the three verses, beginning: "You, waters, are", with the four verses, beginning: "May this gladdening one cross"; the vāmadevya chaunt (comes) at the end.

<sup>1.</sup> Afterwards he should take another staff etc.

<sup>2.</sup> Known to the student of this sutra from the Jaim. S'rautasutra (k.12).

<sup>3.</sup> Jaim. S. I. 3. 4. 4. 7.

<sup>4.</sup> Chanted on Jaim. S. I. 2. 1. 6. 5.

Sitting on a pure spot on darbha grass, holding, darbha grass in his hand, directed toward the west, restraining his speech, he should meditate on the evening twilight until the appearance of the stars. When the stars have appeared, he should, after having thrice restrained his breath, repeat the verse addressed to Savitr a thousand times or a hundred times, (but) at least ten times. He then addresses to the fire the verse beginning: "Agni, be thou our nearest"; to Varuna the verse beginning: "Thou art Varuna and Mitra."2 In the same way in the morning, but now directed toward the east, and he addresses to the Sun the verse beginning: "Out of the darkness" and to Mitra the verse beginning: "To Mitra, to Aryaman." If the sun should rise or set while he is sleeping, he should repeat mentally the verse addressed to Savitr during the rest of that (day or night). This is the atonement in this case.

### I. 14.

## The opening of the annual course of study.

On the day of full-moon of Sravana or Prausthapada, under the naksatra Hasta, the opening ceremony of the annual term of Veda-study (is performed). Having thrice restrained his breath and having sipped water, all (the students) mutter the "fore muttering": "May it be ours in common, may it enjoy us in common, may it be efficacious to us in common; may no hatred spring up between us; may it be efficacious to all of us." To them he (i. e. the teacher) should recite the verse addressed to Savitr in the way as described in the upanayana (ch. 12) and mentally the Savitr-chaunt and the one composed on the verse:

<sup>1.</sup> Jaim. S. I. 2. 4. 9. 2.

<sup>2.</sup> Jaim. S. III. 54. 6.

<sup>3.</sup> Jaim. br. 11. 68.

<sup>4.</sup> Jaim. S. I. 2. 2. 3. 3.

<sup>5.</sup> Found at the end of the aranya-gana of the Jaimin iyas.

"Soma the King." When they have learned the chandas part (of the Samaveda, i. e. its first part, containing the three parvans of the agni-, indra-, and pavamāna-verse), beginning at the beginning and as much as is suitable (i. e. at least one verse with its chaunt), he sacrifices nine offerings of entire barley-corns and thick sour milk: to the Rsis (who have "seen" the diverse verses and chaunts that have been learnt) (1); to the Deities (to which the versees are addressed) (2); to the Metre (of these verses) (3); to the verses (4): to the Formulae (contained in brahmana and sûtra) (5); to the chaunts (6); with the verse, beginning: "The verse, the chaunt, we revere" (7); with the verse, beginning: "The Lord of the seat, the wonderful" (8) and with the verse, beginning: "The one who gives insight"5 (9). Then he (i. e. each student?) gratifies (with a libation of water) the first six already mentioned groups (the Rsis, the Deities, etc.), then his (present?) teacher, and then the following thirteen 'ancient') Teachers: Talavakāra, Sātyamugra, Rānāyani, Durvāsas, Bhāguri, Gaurundi, Gaurgulavi, Bhagavat Aupamanyava, Kāradi, Sāvaini, Gārgya, Vārsaganya and Daivantya. Having muttered the two verses. beginning: "Him who possesses grain" and: Dadhikrāvan''s over the rest of the sacrificial substance,

<sup>1.</sup> The barhaspatya-saman, composed on Jaim. S. I. 1.-10, 1.

<sup>2.</sup> Probably each student is meant. But the sense of this passage is not absolutely clear; it seems, however, impossible to take, as the commentator does, adhitva in the sense of adhyanya.

<sup>3.</sup> Jaim. S. I. 2. 3. 6. 10.

<sup>4.</sup> Jaim. S. I. 2. 1. 6. 7.

<sup>5.</sup> Jaim, S. III, 28, 6.

<sup>6.</sup> This list contains nearly the same names as the one of the Kauthumas, see Caranavyúha ed. of Benares, page 45, and Simon, Beitraege zur Kenntniss der Ved. Schulen page 28.

<sup>7.</sup> Jaim. S. I. 2. 1. 10. 7.

<sup>8.</sup> Jaim, S. I. 2, 3, 5, 7,

they eat the remnants and study during the forenoon.¹ When the study of the part sacred to Agni (of the samaveda arcika) has been completed, a he-goat is given as fee; after the part sacred to Indra, a ram; after the part sacred to Pavamāna Soma, a cow.

He (i. e. the newly initiated pupil) should entertain (his teacher) and his fellow students, who have come together.

On the day sacred to Savitr, and at the leaving off (the studying the Veda) they wait<sup>2</sup>, one night together with the two adjoining days (i. e. the preceeding and the following days)<sup>3</sup>. He should not eat meat, should avoid śrâddhas, should not shave the hair on his body, should not have intercourse with women; his wife however, he may approach when she has her monthly periods. These observances belong to the rainy season and the autumn, according to some authorities they last (only) half a month.

I. 15.

## The ending of the term of study.

On the day of the full-moon of Taiṣa they leave off (studying the Veda). Having left off studying with the formula: "May the Metres, that increase each by four syllables, repose duly in the Vedas; may they think of us propitiously", they should, paying attention to the prescriptions of studying and not-studying and to the observances, study at discretion (?) the Veda. Thenceforward (i. e. from Taiṣa full-moon on), however, they, shold not study if clouds rise.

<sup>1.</sup> Translation uncertain.

<sup>2.</sup> Viz. they do not continue their study, ep. Oldenberg's note on Gobh. -1II, 3, 9.

<sup>3.</sup> Cp. Oldenberg on Gobh, III, 3, 10 and 16.

#### I. 16.

## The observances (I. 16-18).

The gaudânika-1, vrâtika-2, and aupanişada-observances last one year each. During these, at the evening and at daybreak, water should be touched: he should not take food in the morning, before he has touched water, and the evening, after he has touched water, he should not take food before he has put the piece of fuel on the fire. He should put fuel on, that he has taken from the forest.

The Âditya observance lasts a year. During this period he should wear one garment, should not-mount a yoked chariot, should not interpose on umbrella between himself and the sun, nor a seat and couch or sandals between himself and the earth; he should not descend (for bathing) farther than knee-deep, except at the injunction of his teacher. During the period of the vrātika observances he (i. e. the teacher) should communicate (to him) the vrataparvan (and the arka-and dvandva-parvans), during the period of the ādityavrātaka, the sukriyas, during the aupaniṣada period the upaniṣada.

<sup>1.</sup> The vrata undertaken with the formula (cp. I. 12): "Agni, lord of observances, I will undertake the Gaudánika observance" etc., and introducing the study of the parvans of the pûrvârcika, called after agni, indra and pavamána.

<sup>2.</sup> The vrata introducing the study of the three parvans of the aranyaka, called successively: vrata-, arka-and dvandvaparvan. (see the edition of the Jaim. S'., pages 23-28).—It is remarkable that the Gobbila-and Khadira-sûtras call this vrata equally vratika, although in their recension of the Sûmaveda these parvans have the sequence: arka, dvandva, vrata. Thence follows that the sequence preserved by the Jaiminiyas was the original one.

<sup>3.</sup> Introducing the study of the upanisad, which contains ten adhyayas: the brahmana, the vams'abrahmana the upanisad-brahmana (or gayatrasyopanisad), the Kena upanised, and the arseya brahmana.

<sup>4.</sup> Introducing the study of the s'ukriyaparvan (see edition of the Jaim. S. page 28).

#### I. 17.

To the study of the mahānāmnī (verses and their chaunts) are consecrated twelve, nine, six, or three years; these are the various possibilities; according to some authorities, one year, in case the mahānāmnīs have already been studied by his (i. e. the student's) father. During a year he should practise continence, wearing one garment, but the observances (in case he devotes to this part of the Veda one year only) are enhanced. He should stand in the daytime and sit at night. According to some his food and clothing should be dark. But because of the objection to the colour, he should rather put on a white, not a dark (garment). At the study of all (the mahānāmnīs) he should touch water, for it is said that "the śakvarī-verses are the water." He should not cross a river in a boat, but if his life is in danger (viz. if he would cross the river swimming). he (may cross by means of a boat, but) should touch water before (ascending) and after (disembarking). Or he may, (before ascending and after disembarking) give drink to (some) cows, for it is said "that the sukriya-verses are the cows." He should not interpose an umbrella between himself and the rain, but walk in the rain. If he acts thus, Parjanya will send rain according to his wish.

At the close of this period of self-restraint he fasts one day and one night. Having gone to the forest and having filled a brass vessel with water in which a blyxa octandra (a plant growing in water) has been mixed, he, (i. e. the teacher) causes him (the student) to sit down near him, and having embraced him he should cause (the student), who keeps his eyes shut, to sing after him the three stotra-verses (i. e. the mahānām::is) together with the parts called purisha.4 The

Reading s'uklam tveva instead of s'uklam caiva.
 Jaim. br. III. 114: apo vai mahanamnyas.
 Jaim br. L. c.: pas'avo vai mahanamnyas.

<sup>4.</sup> See the edition of the Jaim. S. page 60.

teacher then should get up and encircle from left to right the face of the student with a new garment. During the rest of the day the student (having returned home) should stand, holding a vessel filled with water in his hand. During the (following) night he should sit (holding the vessel with water) restraining his speech. On the following morning he (the teacher with the pupil) should go into the forest, put fuel on the fire, bring near a calf and unloosen the garment (from the student's eyes). He (the student) should then raise the brass vessel (with water, which he still bears in his hand) and look at it with the formula: "At the waters I look down", with the formula: "At the sun I look", he should look at the sun, with the formula: "At the light I look", at the fire, with the formula: "At the calf I look". at the calf; having poured out the water with the verse beginning: "Some meet" he should (having returned home) take the garment, the brass vessel and the calf to his teacher. From a sthālīpāka he makes burnt oblations to Viśyāmitra and Indra, and to the mahānāmnī-verses. He then should entertain his teacher and his retinue with food. A cow is the fee.

#### 1. 18.

The study of the Veda lasts twelve years; reckoned from the birth onward, according to some authorities (in which case, if he is a brahmin, the study is extended over six years only); or until he has learnt the Veda. Constantly he has to add fuel to the fire in the evening, and to go out seeking alms evening and morning. He should avoid two three-stringed objects: a three-stringed amulet and three-stringed shoes.

In the sixteenth year the godana (finds place), that means: "the cutting of the beard." The mantras are the

<sup>1.</sup> Jaim. S. H. 1. 6.

same as those used for the tonsure (I. 11). The undertaking of the observances is the same as that of the initiation (I. 12). Here, however, no new garment is prescribed. He causes to shave off all the hair of his body and to cut his nails, according to Audgahamani with the exception of his toplock. When he has been shaved, he should bathe. With the formula: "Thou art the skin (the bark) of the trees. O cleansing one, cleanse me. I bring thee near for the sake of long life, of lustre" he rubs himself with paste prepared from (the bark of) trees. With the formula: "Thou art the perfume of the trees. O sweet-scented one, make me sweet-scented among gods and men. I bring thee near for the sake of long life, of lustre" he rubs, after having bathed, his body with ointment. With the formula: "Thou art the flower of the trees. O sweet-scented one, make me (etc. as above)", he fastens a garland on (his head). With the formula: "Thou art a mirror (ādarśa); may both gods and men look (ādrśyāsan, sic!) at me. Thou art shining, may I shine among gods and men" he should look at himself in the mirror. Having taken away the wreath he (i. e. the teacher) should give him directions (to put fuel on the fire etc.). The ordinances (to which the student is subjected) during the years (of the study following after the godana) are treated. A cow is the fee.

### I. 19.

## The bath taken at the end of studentship.

After he has studied the Veda and observed the observances, a brāhmin, being about to take the (absolving) bath, gets ready the (following) requisites: a new garment, a mat of erakā-grass, paste for the bath, ointment, flowers, collyrium, a mirror, two new garments, a three-stringed amulet, a bamboo staff and two white shoes. A fully equipped barber stands near on the north side.

Having spread out the mat of erakā grass and covered it with the new garment with the fringe toward the north, he (the teacher) should cause him (i. e. the student) to sit down with his face directed toward the east and should throw his staff into the water with the formula: the thunderbolt destined for the enemies." The girdle he should make him loosen with the verse beginning: "Unloose the highest." The girdle also he should throw into the water. The mantras (for the shaving) are the same as those of the shaving (I. 18); the shaving also takes place. He shaves (on this occasion) first his head, then his beard, then his other limbs successively; he (the student or the teacher?) should bury the hair of his head, the hair of his beard and his nail-clippings at the root of an asvattha or udumbara-tree. With luke-warm water, holding a piece of gold between (the water and the body) he (i. e. the teacher) should bathe him with the verse: "Be thou propitious and most favourable to us, and gracious, O Sarasvatī; let us not be separated from sight of thee."2

He should take the bath under the nakṣatra Rohiṇi, this nakṣatra belongs to Prajāpati, if he wishes to get off-spring. He should take the bath under the nakṣhatra Mṛgaśiras, this nakṣatra belongs to Soma, if he wishes that a Soma-sacrifice may fall to his share. He should take the bath under the nakṣatra Tishya, this naƙṣatra belongs to Bṛhaspati, and Bṛhaspati is the Brahman (the holy Word, the Veda), if he wishes to get spiritual lustre. He should take the bath under the nakṣatra Hasta, this nakṣatra belongs to Savitṛ, if he wishes to be impelled by Savitṛ. He should take the bath under the nakṣatra Anūrādhās, this nakṣatra

<sup>1.</sup> Jaim. S'. II. 5 1.

<sup>2.</sup> Only the reading samdrs'ah of Ath. V. gives good sense.

<sup>3.</sup> If he wishes afterwards to be chosen as priest at a Soma-sacrifice.

belongs to Mitra, if he wishes to be dear to his friends (mitra). He should take the bath under the nakṣatra Śravaṇa, this nakṣatra belongs to Viṣṇu, and Viṣṇu is the sacrifice, if he wishes that a sacrifice may fall to his share.<sup>1</sup>

He (i. e. the teacher) should invest him with the new garment with the verse: "We clothe, O Soma this boy" etc.<sup>2</sup> Then he should salve his eyes, first the left and then the right, with the verse beginning: "With glory me."<sup>8</sup>

The three-stringed amulet, which must be made of palāśa-wood if he is desirous-of averting evil, he (i. e. the student) fastens to his neck with the formula: "Thou art the one averting evil", of bilva-wood, if he is desirous of spiritual lustre with the formula: "May I become possessed of spiritual lustre," of arka-wood, if he is desirous of getting food with the formula: "May I eat food."

With the formula: "Thou art the Gandharva Viśvāvasu; protect thou me, guard thou me' he takes the bamboo staff.

He should put on the two shoes with the formula: "You are the leaders, lead me." First he fastens on the right one.

The observances for him are the following: he should not wish for sport with a girl that has not reached the age of puberty, he should not run while it is raining, nor take his shoes in his own hand, nor gather fruits of the trees himself, nor go toward evening to another village, neither go alone nor together with Sûdras, not look into a well, not climb a tree nor a bridge, nor be seated without inteposing (something between himself and the ground), not eat food which has been brought in at the western door; nor (pre-

<sup>1.</sup> For similar prescriptions ep. Baudh. s'rs. XVII. 39.

<sup>2.</sup> Cp. 1. 12 (page 14).

<sup>3.</sup> Jaim, S'. H. 2, 12.

pared) food that has turned sour, nor food which has been cooked twice (i. e. has been warmed) or which has been kept over for the night, except such as is prepared of vegetables, meat, barley, rice, flour, parched rice, juice of sugarcane, coagulated milk, honey, and ghee. He should not laugh if there is no cause for mirth, not bathe naked, not speak harsh words, avoid scandal and quarrels.

According to Âruni Gautama there are three kinds of Snātakas: the Snātaka by knowledge, the Snātaka by the completion of his observances, and the Snātaka by knowledge and by the completion of his observances. Of these the last ranks foremost, the first two are equal (to each-other).

(The Arghya reception on Madhuparka)

When he has taken the (absolving) bath (and has become a "Snātaka") he should address his teacher: "Your honour should bring me the madhuparka" (i. e. the mixture of ghee, curds, and honey). He or another person, competent to replace the teacher should bring to him, who is seated with his face turned toward the east, the madhuparka: the bed of grass (to sit down upon), the water for washing the feet, the arghya water, and the water for sipping, each separately. He seats himself on the bed of grass. He washes his feet with the water destined for this use with the formula: "In me may fortune rest": when it is a sudra who washes his feet, the left foot should be washed first; then the right foot with the formula: "In me may rest the pādyā virāj." With the verse beginning: "In me may lustre"2 he should accept the arghya water; the water offered him for sipping he should sip. Underneath the wooden vessel (in which the madhuparka is now to be given), a

See the remark of Professor Oldenberg in sacred B, of the East XXIX, page 97.

<sup>2.</sup> Jaim. S'. II. 1. 4.

bushel of grass is held; the two bushels of grass (viz. this one and the other one, mentioned in the following sentence) are (beforehand) tied together at their topparts<sup>1</sup>; one bushel of grass lies above the vessel; between these two bushels curds and honey are put together in the vessel. If he adds curds, the madhuparka is a dadhimantha, if water: a udamantha, if milk: a payasya. This madhuparka he should accept with the formula: "On the impulse of god Savity (I accept thee with the arms of the Asvins with the hands of Pûşan)". Having put it down on the ground and having mixed<sup>2</sup> the contents<sup>2</sup> with his thumb and ring-finger, he should thrice eat of it with the formula: "For the sake of glory, of fortune, of food, of holy lustre (I take) thee to me."

The rest of it he should give to a brahmin, having seized the vessel at the left side<sup>3</sup>, or to a non-brahmin, but then after first having sprinkled it with water, or he may bury (the remains) in a hole. Any other person then holding a knife in his hand, speaks, looking at the cow, (which now is brought near): "The cow, the cow, the cow!" To this (cow) he addresses the formula: "The cow will become a milch-cow<sup>4</sup>" (and the verse): "The mother of the Rudras, the daughter of the Vasus, the sister of the Âdityas, the navel of immortality—to the people who understand me I will say: do not kill the guiltless cow, which is Aditi.—Let it drink water, let it eat grass." Immediately after this verse he should say: "Om! Let it loose", but if it is to be killed: "Siaughter it."

<sup>1.</sup> According to Baudháyana the madhuparka is given Kúrcábhyám parigrhya.

<sup>2.</sup> This probably is the meaning of avaghrsya, which usually signifies: to rub off.

<sup>3.</sup> Translation doubtful.

<sup>4.</sup> The s'rautasutra also has the reading havya in stead of the only possible bhavya.

... w there are six persons, to whom the arghya reception is due: an officiating priest at a Vedic sacrifice, a teacher, a Snātaka, a King who has received the royal consecration, a dear friend, and a learned brahmin. For these he should kill the guest-cow. He should sprinkle her with water with the formula: "For the guest (I sprinkle thee)."

#### I. 20.

## The wedding (I. 20-22).

Having taken the (absolving) bath he (should return home and) attend upon his parents, being subject to them. With their permission he should take for his wife a girl, who has reached the age of puberty, who is his equal in birth, who should belong to a different gotra (from her husband's), who should not be related to his mother in the seventh degree, who should be younger than himself who is older.

The messenger (who is to ask the girl in his name) he dismisses with the verse: "May be free from thorns, and straight, the paths by which our friends go a wooing for us; may Aryaman, may Bhaga lead us all, may our domestic state be well regulated, ye gods!"

On the fire, when it is being brought near on the occasion of the taking of the hand i. c. at the wedding proper), he speaks the verse: "May Agni come hither the first of the deities; may he release the offspring of this (woman) from the fetter of death. May this king Varuna grant, that this woman shall not weep over distress (falling to her lot) through her sons." To the fire, when it has been kindled, he addresses, standing before it and looking at it, the verse: "May Agni garhapatya protect this woman, may he lead her offspring to long life. With fertile womb may she be the mother of living children; may she experience delight in her sons."

bushel of grass is held; the two bushels of grass (viz. this one and the other one, mentioned in the following sentence) are (beforehand) tied together at their topparts<sup>1</sup>; one bushel of grass lies above the vessel; between these two bushels curds and honey are put together in the vessel. If he adds curds, the madhuparka is a dadhimantha, if water: a udamantha, if milk: a payasya. This madhuparka he should accept with the formula: "On the impulse of god Savitr (I accept thee with the arms of the Asvins with the hands of Pûṣan)". Having put it down on the ground and having mixed the contents with his thumb and ring-finger, he should thrice eat of it with the formula: "For the sake of glory, of fortune, of food, of holy lustre (I take) thee to me."

The rest of it he should give to a brahmin, having seized the vessel at the left side<sup>3</sup>, or to a non-brahmin, but then after first having sprinkled it with water, or he may bury (the remains) in a hole. Any other person then holding a knife in his hand, speaks, looking at the cow, (which now is brought near): "The cow, the cow, the cow!" To this (cow) he addresses the formula: "The cow will become a milch-cow<sup>4</sup>" (and the verse): "The mother of the Rudras, the daughter of the Vasus, the sister of the Adityas, the navel of immortality—to the people who understand me I will say: do not kill the guiltless cow, which is Aditi.—Let it drink water, let it eat grass." Immediately after this verse he should say: "Om! Let it loose", but if it is to be killed: "Slaughter it."

<sup>1.</sup> According to Baudhayana the madhuparka is given Kurcabhyam parigrhya.

<sup>2.</sup> This probably is the meaning of avaghrsya, which usually signifies: to rub off.

<sup>3.</sup> Translation doubtful.

<sup>4.</sup> The s'rautasutra also has the reading havya in stead of the only possible blacky's.

Now there are six persons, to whom the arghya reception is due; an officiating priest at a Vedic sacrifice, a teacher, a Snātaka, a King who has received the royal consecration, a dear friend, and a learned brahmin. For these he should kill the guest-cow. He should sprinkle her with water with the formula: "For the guest (I sprinkle thee)."

#### I. 20.

## The wedding (I. 20-22).

Having taken the (absolving) bath he (should return home and) attend upon his parents, being subject to them. With their permission he should take for his wife a girl, who has reached the age of puberty, who is his equal in birth, who should belong to a different gotra (from her husband's), who should not be related to his mother in the seventh degree, who should be younger than himself who is older.

The messenger (who is to ask the girl in his name) he dismisses with the verse: "May be free from thorns, and straight, the paths by which our friends go a wooing for us; may Aryaman, may Bhaga lead us all, may our domestic state be well regulated, ye gods!"

On the fire, when it is being brought near on the occasion of the taking of the hand i. e. at the wedding proper, he speaks the verse: "May Agni come hither the first of the deities; may he release the offspring of this (woman) from the fetter of death. May this king Varuna grant, that this woman shall not weep over distress (falling to her lot) through her sons." To the fire, when it has been kindled, he addresses, standing before it and looking at it, the verse: "May Agni garhapatya protect this woman, may he lead her offspring to long life. With fertile womb may she be the mother of living children; may she experience delight in her sons."

formulae: "One for sap; may Viṣṇu go after thee.—Two for juice; may Viṣṇu go after thee.—Three for prosperity; may Viṣṇu go after thee.—Four for comfort; may Viṣṇu go after thee.—Five for progeny; may Viṣṇu go after thee.—Six for the seasons; may Viṣṇu go after thee.—Be a friend of seven steps."

At the seventh (step), having caused her to stand directed to the east, they<sup>1</sup> should sprinkle her out of the vessel filled with water with the three verses, beginning: "Ye waters are beneficent."

The lookers-on he addresses with the verse: "This woman wears auspicious ornaments. Come up to her and behold her. Having brought luck to her, go away back to your houses."

Then he should make her look on the pole-star, the star arundhatī (i. e. alkor of ursa major), and the seven seers (ursa major), when she declares: "Let me see (them)." To the pole-star she addresses looking at it, the formula: "Thou art the pole-star (dhruva, firm), may I become firm (i. e. fixed) in the house of my husband So-and-so", uttering the name of her husband (instead of "So-and-so"), and at the end of the formula her own name in the nominative case. On an undhatī she looks with the formula: "Arundhatī, may I be held fast³ by my husband So-and-so," uttering the name of her husband and at the end of lhe formula her own name.

1. 22. "

When she departs (to the house of her husband), he speaks over her the verse; "May Pusan lead thee thence,

<sup>1.</sup> Viz. the person who holds the water (1.20) together with the bridegroom and the person who has held the grain.

<sup>2.</sup> See I. 13 big.

<sup>3.</sup> Instead of aruddhâ we expect ruddhâ, de Gobh. II. 3. 11.

grasping thy hand; may the Aśvins carry thee forth in a chariot; go to the house, that thou mayest be a housewife; having control thou shalt speak unto the council."

When she has reached her own house, (some women) of good disposition, that possess beautiful progeny and have reached old age together (with their respective husbands), make her descend with the verse: "May here succeed for thee by progeny what is dear (to you). Watch thou over this house for housewife-ship; unite yourself with this one, your husband; then, being not deficient, thou shalt speak to the council."

Thereupon he makes her sit down on a bull's hide with the hairy side turned upwards, with the verse: "Here may cows sit down, here horses, here men. Here may also Puṣan with a thousand sacrificial gifts sit down." Having placed a boy in her lap he should throw sweetmeats<sup>2</sup> or fruits (in its hands). Having removed the boy he should whilst the wife holds on to him from behind, sacrifice with the following eiglat formulae, each concluded with the word Svāhā!: "Here is steadiness. Here is independant steadiness. Here is delight. Here take delight. In me the steadiness. In me the independant steadiness. In me the joy. In me rejoice."

During a period of three days and nights they should abstain from saline or pungent food and from sexual intercourse, sleeping on the ground and lying together without approaching one another. After the lapse of the three days they should cohabit.<sup>8</sup> In the night<sup>4</sup> (following on the three day period) (begins) the ritual work of the married pair

<sup>1.</sup> The text is corrupt, cp. RV. X. 85. 27.

<sup>2.,</sup> Thus the comm.; the precise meaning is unknown.

<sup>3.</sup> Apparently the "some" of Gobh. II. 5. 7 are the Jaiminiyas.

<sup>4.</sup> The following is the caturthikarman: the ritual of the fourth night.

formulae: "One for sap; may Viṣṇu go after thee.—Two for juice; may Viṣṇu go after thee.—Three for prosperity; may Viṣṇu go after thee.—Four for comfort; may Viṣṇu go after thee.—Five for progeny; may Viṣṇu go after thee.—Six for the seasons; may Viṣṇu go after thee.—Be a friend of seven steps."

At the seventh (step), having caused her to stand directed to the east, they should sprinkle her out of the vessel filled with water with the three verses, beginning: "Ye waters are beneficent."

The lookers-on he addresses with the verse: "This woman wears auspicious ornaments. Come up to her and behold her. Having brought luck to her, go away back to your houses."

Then he should make her look on the pole-star, the star arundhatī (i. e. alkor of ursa major), and the seven seers (ursa major), when she declares: "Let me see (them)." To the pole-star she addresses looking at it, the formula: "Thou art the pole-star (dhruva, firm), may I become firm (i. e. fixed) in the house of my husband So-and-so", uttering the name of her husband (instead of "So-and-so"), and at the end of the formula her own name in the nominative case. On arundhatī she looks with the formula: "Arundhatī, may I be held fast" by my husband So-and-so," uttering the name of her husband and at the end of lhe formula her own name.

### 1. 22.

When she departs (to the house of her husband), he speaks over her the verse; "May Pūṣan lead thee thence,

<sup>1.</sup> Viz. the person who holds the water (1. 20) together with the bridegroom and the person who has negothe grain.

<sup>2.</sup> See I. 13 big.

<sup>3.</sup> Instead of aruddha no ruddha, see Gobh. II. 3. 11.

grasping thy hand; may the Asvins carry thee forth in a chariot; go to the house, that thou mayest be a housewife; having control thou shalt speak unto the council."

When she has reached her own house, (some women) of good disposition, that possess beautiful progeny and have reached old age together (with their respective husbands), make her descend with the verse: "May here succeed for thee by progeny what is dear (to you). Watch thou over this house for housewife-ship; unite yourself with this one, your husband; then, being not deficient, thou shalt speak to the council."

Thereupon he makes her sit down on a bull's hide with the hairy side turned upwards, with the verse: "Here may cows sit down, here horses, here men. Here may also Puṣan with a thousand sacrificial gifts sit down." Having placed a boy in her lap he should throw sweetmeats<sup>2</sup> or fruits (in its hands). Having removed the boy he should, whilst the wife holds on to him from behind, sacrifice with the following eight formulae, each concluded with the word Svāhā!: "Here is steadiness. Here is independant steadiness. Here is delight. Here take delight. In me the steadiness. In me the independant steadiness. In me the joy. In me rejoice."

During a period of three days and nights they should abstain from saline or pungent food and from sexual intercourse, sleeping on the ground and lying together without approaching one another. After the lapse of the three days they should cohabit.<sup>3</sup> In the night<sup>4</sup> (following on the three-day period) (begins) the ritual work of the married pair.

<sup>1.</sup> The text is corrupt, cp. RV. X. 85. 27.

<sup>2.</sup> Thus the comm.; the precise meaning is unknown.

<sup>3.</sup> Apparently the "some" of Gobh. II. 5. 7 are the Jaimin yas.

<sup>4.</sup> The following is the caturthikarman: the ritual of the fourth night.

He should sacrifice the expiatory oblations with the for-"Expiating Agni! Thou art the expiation of the gods. I, a brahmin, entreat thee, desirous of protection. The substance, which dwells in her that brings death to progeny, remove from her. Svāhā.-- Expiatory Vāyu! Thou art the expiation of the gods. I, a brahmin, entreat thee, desirous of protection. The substance, which dwells in her that brings death to cattle, remove from her. Svāhā.--Expiatory Sûrya! Thou art the expiation of the gods. I, a brahmin, entreat thee, desirous of protection. The substance, which dwells in her that brings death to the husband, remove from her. Svāhā,-Expiatory Candra! Thou art the expiation of the gods. I, a brahmin, entreat thee, desirous of protection. The substance, which dwells in her that brings destruction to the house, remove from her. Svāhā.—Expiatory Agni, Vāyu, Sûrya, Candra, you are the expiation of the gods. I, a brahmin, entreat you, desirous of protection. The substance, which dwells in her that brings destruction to fame, remove ye from her. Syāhā."

Having sacrificed from a sthālīpāka to Agni and Prajāpati and having poured together into a wooden vessel the remnants of each oblation, he should address her with the words: "Anoint thy vital canals." First (she anoints) the navel, then the organs of sense which are above (viz. eyes, nose, ears, mouth), then those beneath (the navel).

After the three days have passed, the cohabitation takes place, after the husband has muttered the three following verses: "May Viṣṇu make the womb ready; may Tvaṣṭṛ frame the shape (of the child), may Prajāpati pour forth the sperm, may Dhāṭṛ give thee conception.—Give conception, Sinīvālī, give conception, Sarasvatī; may the two Aśvins, the gods wreathed with lotus, give conception to thee.—The embryo, which the Aśvins with golden fire-

drill produce: that embryo I put into thee, for giving birth in the tenth month."

The cohabitation takes place in this manner after each menstrual period.

After the burnt oblations he should give a cow to his teacher, in default of the teacher he should give a cow to (some) brahmins.

### I. 23.

### The regular evening-and morning-sacrifices.

At the evening-and morning-sacrifice he offers first an oblation of ghee to Agni, a second to Prajāpati; thus also in the morning, but then instead of Agni: to Sûrya.

#### The Vaiśvadeva.

Of his evening-and morning-food he puts aside two great portions¹ destined for the bali-offerings, and sacrifices into the fire from the foremost portion: "To Agni. Svāhā! To Soma. Svāhā! To Dhanvantari. Svāhā! To Heaven and Earth. Svāhā! To the All-gods. Svāhā! To all the Deities. Svāhā! To Prajāpati. Svāhā!" The last one only mentally (i. e. he thinks only: "To Prajāpati. Svāhā").

Then to the north of the fire he offers (on the ground) a bali-sacrifice with the verse: "The gladdening, trembling, increase-bringing ones, that follow on the track of the wind: to these I, desirous of food, offer a bali-sacrifice. May much nutritive food fall to my share." In the same way if (someone) hungers.<sup>2</sup>

On the place where he collects his revenues (his rice, barley, etc.) he offers a bali-sacrifice with the formula: "To Death's abode." Of the rest bali-offerings are made sun-

<sup>1.</sup> Possibly dhrajim was the original reading.

<sup>2.</sup> This is not clear to me. During a sacrifice the Brahman-priest has his seat to the south of the fire.

wise, with the formula: "To the house-deities I offer a balt; may they accept this from me, may they protect me, may they guard me, may they preserve me. To these obeisance, to these Svāhā," first near the water-jar, then in the middle of the house, in the north-eastern part, near the bed, on the threshold, near the enclosure, and near the place where the Brahman has his seat. The remains he should pour out for Dhanvantari.

At all the house-rites<sup>2</sup> a benediction must be said (by one or more brahmins who must then be entertained with food). This (benediction) is called the great means of appearament (i. e. of averting evil).

### I. 24.

#### The sacrifice of the first fruits.

When he is about to undertake the sacrifice of the first fruits, he should first perform a sacrifice with the old fruits to Agni, Dhanvantari, Prajāpati and Indra, they offer three oblations of the first fruits, in autumn of rice, in spring of barley, in the rainy season of millet. On these occasions a mess of the corns boiled whole, is offered successively to Indra and Agni, to the Allgods, to Heaven and Earth.<sup>3</sup> Or one mess only is offered.<sup>4</sup> The "spreading-under" and the sprinkling of ghee have been dealt with (and should take place here). Twice he cuts of a fragment from the sacrificial substance, then he should partake of it after having muttered the verse: "From the good ye have led us to the better, ye gods! Through thee, the nourishment, may

<sup>1.</sup> This is not clear to me. During a sacrifice the Brahman-priest has his seat to the south of the fire.

<sup>2.</sup> Perhaps read grhyesu in stead of grhesu.

<sup>3.</sup> All is based on the s'rauta-ritual, see e. g. Ap. VI. 29, 3, 7, 10.

<sup>4.</sup> This means probably that of the first fruits a caru is effered to Agui, Dhanvantari, Prajapati, Indra, and Indra and Agui and so on.

we obtain thee. Thus enter into us, O Potion, being refreshment, for the good of our children and ourselves, pleasant." Of the barley he should partake with the verse: "This barley, mixed with honey, they have ploughed through Sarasvatī under Manu. Indra was lord of the plough, the hundredfold wise one; ploughers were the Maruts, the exuberant givers." Of the millet he should partake with the verse: "May Agni partake first, for he knows how the sacrificial substance is; may he, the friend of all human tribes, make the herbs blessed for us."

### П. 1.

# The s'raddha (II. 1-2).

When thy are going to perform a śrāddha, they should bathe, put on clean garments, strew the house with sesamum, and prepare the food, sprinkling it with "substances fit for oblation"; during all the acts they should use the left hand, wear the sacred thread (or the upper garment) on the right shoulder and beneath the left arm-pit. All that he gives, he should give after sprinkling it with "substances fit for oblation." The expression: "substances fit for oblation" means: sesamum.

Having brought tooth-sticks, water and unguents proper for bathing, water for washing the feet, which has been drawn first of all, he causes to sit down (some, at least three) brahmins, spotless in three respects (i. e. knowledge, birth, and behaviour) with the verse: "May my Fathers come to their share, called by the Virāj, from the oceanic water. Live ye upon this undiminished (share), delight ye at free will in that which is given by me." Then he should give to the brahmins darbha grass cut off near the root,

<sup>1.</sup> Translation uncertain.

having made (from this grass) layers wound from right to left', with the formula: "Here, Father, So-and-so is a seat for thee and for those who come here with thee; for these also is the seat." In the same way for his grandfather and great grandfather. Then he should give them water mixed with sesamum (pouring it out) through a strainer, perfumes and flowers.

Having cut off a portion of the food and having sprinkled it with ghee, he takes the grass for strewing around the fire etc., asks the brahmins' permission to sacrifice into the fire, carries it forward in south-eastern direction and strews the grass shaking it around the fire three times from left to right, wearing his sacred thread (or his upper-garment) on his right shoulder and beneath his left arm-pit. He should sprinkle water around the fire three times from left to right and three times from right to left. The fuel and the enclosing pegs are of udumbara-wood, as also the ladle. Having made and consecrated by mantras the two purifyers, and having "purified" with them the food, he throws the purifyers into the fire and sacrifices by means of the ladle (from the food): "To Agni, who carries the oblation to the Manes. Svadhā! Obeisance! Svāhā!—To soma, who is accompanied by the Fathers. Svadhā! Obeisance! Svāhā." Then having shifted his sacred thread (or his upper-garment) to the left shoulder, and having touched water, he throws the ladle into the fire with the formula: "To Yama, who is accompanied by the Angiras. Svāhā!" Having performed the namaskāra according to the deities2, he should sprinkle (again) water around the fire in the same way as before.

<sup>1.</sup> This refers to the manner in which the thread holding the grass, has been slung around it.

<sup>2.</sup> He has to mutter: "I make an obeisance to my Father. I make an obeisance to my grandfather" etc.

Then he puts a big portion of food with condiments in (different) vessels and pours milk or ghee upon it with the verse: "In the raw ones (i. e. the cows) the boiled nectar has entered; delight ye at free will in that which is given by me." The big portions he assigns with the verses: "This, ye Fathers, is your share, given in the vessels, the nectar, full of svadhā. Live ye upon this undiminished (share), delight at free will in that which is given by me. The immortal Word, the immortal Waters, the (immortal) Food: this is the threefold, one-law-ed immortality of the Word. Delight ye at free will in these three given by me; may here, ye gods, be weal for us.—This sacrifice to the Fathers is the highest: what is given in the vessels, what is destined for the Fathers, O Agni. Word and Mind, ye Fathers, are your offering. Delight ye at free will in what has been given by the Asvins.—The Fathers here on the earth, those in the atmosphere, and those of the ocean, those that have reached the Word, that have become immortal, may these all delight in this sacrificial substance.—Here is strength (food) for you and here Svadhā, eat ye and drink it<sup>1</sup>, and may this (portion) not be diminished for you. Take with you the Svadha: the spring of nectar; enjoy the Svadhā, ye Fathers, that is here.—The strength (food) and the deity that is here, ye Fathers, upon that may we live a hundred years. Make ve my life full of light and devoid of old age." There upon he puts these (vessels with food) down near the brahmins and assigns them with his thumb, muttering: "To So-and-so. Svadhā. To So-and-so. Svadhā."

While thy eat he speaks over them the verse: What by me (is bestowed) against or with my will, on an imperfect brahmin or on a non-brahmin, what food drops into

<sup>1.</sup> The text of these verses being more or less corrupt, I have followed the recension of the Kathakagrhyasútra.

terrific Nirrti, by which our Fathers and the deities are gladdened-may Vāyu purify all that; by it, being purified, may the deities rejoice, in it may the Fathers rejoice."

Having chanted the Âśvasāman, composed on the verse beginning: "The ocean roared," and having asked if (their meal) is finished, he should, wearing his sacred thread (or his uppergarment) upon his left shoulder, make them rinse their mouths. Then he says: "May you be pleased", circumambulates them, turning his right side toward them, and while they depart, mutters over them the verse: "What a black bird and a beast of prey, what an unclean person, have eaten of the food prepared by me with mantras, may Savitr Vaiśvānara purify that; by it, being purified may the deities rejoice; in it may the Fathers rejoice themselves."

#### II. 2.

Having begged for the rest (of the food, to do with it as he pleases) he should return (from the spot to where he has accompanied the departing brahmins). He smears with bull's dung a quadrangular spot, directed toward the southeast, and in the middle of it by means of a piece of wood scratches a line with the formula: "Driven away are the asuras, the rākṣasas, the piśācas, who dwell among the Fathers', and lays down to the south of this square a firebrand with the verse: "Whatsoever asuras roam about at will assuming various shapes, being large-bodied or smallbodied (?), may Agni expel them from this space." Having strewn darbha grass along the line, he makes him (i. e. his father, rinse his mouth by means of a vessel filled with water (from which he pours out some quantity): "Father So-and-so, rinse thy mouth, and may these that accompany

<sup>1.</sup> Jaim. S'.I. 3, 6, 5.

thee here also rinse their mouths." In the same way for his grandfather and great-grandfather. On these places (where he has poured out the water, for each of the three ancestors a little more to the south) he lays down little balls of boiled rice, addressing each of his ancestors by his name, with that part of the hand which is sacred to the Manes<sup>1</sup>, with the formula: "This is for thee, Father So-and-so, and for those who accompany thee. Svadhā. Obeisance." In the same way for his grandfather and great-grandfather. If he does not know their names, then with the formulae: "Father, this is for thee. Grand father, this is for thee. Great-grandfather, this is for thee." If he does not know his kinsmen (nor their names)2, then with the formulae: "This is for the Fathers, who dwell on the earth. This is for the Grandfathers who dwell in the atmosphere. This is for the Great-grandfathers who dwell in the heaven." With the formula: "Here, ye Fathers, regale yourselves; like bulls come hither, each to your own share" he should turn round to the north and sit down, holding his breath as long as possible. Then he (turns back and) having muttered the formula: "The Fathers have regaled themselves; like bulls they are come hither, each to his own share", he makes them rinse their mouths in the same way as described above, he loosens the tuck of his garment<sup>8</sup>, performs obeisance to each of the deities4, and assigns garments to them: a knot of wool or a cloth consisting of the fringe of his garment, with the formulae: "Here is a garment for you, O Fathers; give ye a house to us, O Fathers; give fruit to the womb, O Fathers: a boy wreathed with lotus, that here may be a male child." He gives ointment and

<sup>1.</sup> The part between thumb and fore-finger.

<sup>2.</sup> Cp. Ap. s'rs. I. 9. 6.

<sup>3.</sup> See Eggeling in Sacred Books of the East, vol. XII, page 368, note 2.

<sup>4.</sup> He has to say: "Obeisance to my Father So-and-so" etc.

collyrium with the formula: "Anoint thee, So and-so!" and "Anoint thy eyes, So-and-so!" He should give perfumes and flowers. He then addresses them with the following six formulae of obeisance: "Obeisance to your sap, ve Fathers! Obeisance to your lustre, ye Fathers! Obeisance to your life, ye Fathers! Obeisance to your terror. ye Fathers! Obeisance to your strength, ye Fathers! Obeisance to your wrath, ye Fathers! and to your Svadha. Obeisance to you, ye Fathers!" With the verse: waters, who carry food, nectar, ghee, milk, kīlāla¹ and parisrut<sup>4</sup>, are Svadhā; satiate my Fathers' he pours out water, and speaks over it the verse: "May it not diminish for me; may great liberality fall to my share; may the Brahmins de ight in the food I offer repeatedly. May what I give (to the Brahmins) become for me in the highest abode Nectar-water of a thousand streams.—May Gods and Fathers subsist here upon this liberality of mine. Live ye upon this undiminished (share), delight at free will in that which is given by me." He then circumambulates, turning toward it his right side, (the spot where the ancestors have been regaled) with the verse: "They who are common and benevolent, the living amongst the living, mine: may their prosperity fall to my lot in this world through a hundred years."

The rice balls may be eaten by a sick person, by one who is desirous of food, or they may be thrown into the fire or the water, or given to a goat, a cow, or a brahmin. Of the rest (i. c. either the rice from which the rice balls have been taken, or the rest of the food eaten by the brahmins) he may eat, but he should not eat his fill.

Kinds of spirituous liquor, 0 Sura.

# II. 3.

#### The Astakas.

On each of the three dark halves of the months following on the Agrahayani-fullmoonday fall the Aştakās: the Aşṭakā of vegetables, the Aṣṭakā of meat, and the Aṣṭakā of flour-cakes. The sacrificial substance is vegetables, flesh, flour-cakes, and (for all) a mess of boiled rice. Of these substances he should sacrifice into the fire in the manner prescribed for a sthālīpāka, with the formulae: "To the Astakā. Svāhā! To the Astakā par excellence. Svāhā! To the favourable Astakā. Svāhā! To the Samvatsara, to the Parivatsara, to the Idavatsara, to the Idvatsara, to the Avatsara make ye (the offering) with obeisance. Through thee may we, undecayed, unbeaten, long enjoy the favour of these (years), which are worthy of sacrifice. Svāhā!". Having poured out the burnt-oblations, he should respectfully address (the fire?) with the formula: "Come, thou good Fortune (or: "O Bhaga); come, thou good Fortune; come, thou good Fortune."

At the middle Astakā he should have a cow slaughtered. He should sprinkle her with the formula: "To the Astakā agreeable I sprinkle thee." Of this (cow) he should take out the left flank, the left apaghanī and the left buttock.

On the next day he performs the anvastakya-śrāddha (i. e. the śrāddha on the day after the asṭakā), or it may take place on the same day. Having made sit down (some)

<sup>1.</sup> According to the comm. this last mantra consists of five separate mantras: "To the Samvatsara make ye offering" (etc.) (1). "To the Parivatsara make ye offering" (etc.) (2). etc. etc. This is not wholly certain.

<sup>2.</sup> Probably these parts are reserved for the anvastakya, ep. the following.

<sup>3.</sup> Perhaps the thigh, see Gobh. IV. 1. 5.

Brahmins (at least three), who are worthy to partake of the sacrificial substances, he should satiate them, carry forward to the south (out of this fire) six fires, and dig near each of these fires one trench, a span long, three fingers broad, one finger deep. In these trenches he deposits the balls of boiled rice, addressing his ancestors each with his name, with that part of the hand which is sacred to the Manes<sup>1</sup>. The marrow he lays down for the male ascendants, the ribs (etc.) for the female ones.

Some adhvaryus² teach about this subject, that the middle rice ball (offered at the anvaṣṭakya-śrāddha) should be eaten by the wife of one who is desirous of offspring; thus also (the middle rice ball) of an (ordinary) śrāddha, or the sthālīpāka.³

### II. 4.

# The funeral ceremonies (II. 4-5).

When the corpse of one who had consecrated and during his lifetime maintained the three sacred fires has gone lost, he (viz. the son) should fetch 360 palāśa-stems and snape these on the skin of a black antelope into a human frame: for the head he lays down 40, for the neck 10, for the two arms 100, for the fingers again 10, for the breast 30, for the belly 20, for the thighs 100, for the organ of generation 10, for the knees and the legs 30, for the toes 10. "So many are the bones of a man", says the sacred tradition.

If the corpse has not gone lost<sup>4</sup>, they should shave the hair, pare the nails, wash it and raise it on a pyre; here they

<sup>1.</sup> See note 1 on page 48.

<sup>2.</sup> Viz. Adherents of the Yajurveda.

<sup>3.</sup> This must mean: the rest of the sthalipaka, of which has been sacrificed.

<sup>4.</sup> The translation of this corrupt passage is conjectural.

pile also his sacrificial utensils in the way described in the chapter of the brahmana which begins: "on it they place him; on his nostrils he should put down the two sruvaladles". Having previously taken four ladle-fuls of ghee, according to the prescripts of the chapter in the brahmana beginning: "He who knows thus, if he should fall ill'2, (and then having made an oblation with this ghee in the fire) he puts, if possible, a piece of gold on the mouth of the corpse<sup>3</sup>, propels the fires to the pyre and addresses it respectfully with the chaunts: with the one composed on the verse beginning: "The eagle flying in the vault", according to the gramageya; when the smoke has risen upwards, with the one composed on the verse beginning: sparkling smoke arises"5 and when the fire has risen, with one of the two composed on the verse beginning: be gracious; thou art great"6. The Samans should be chanted right off ("without returning" i. e. without repetition): "without returning in yonder World" so says a brāhmana.

### 11.5.

If the wife of one who has consecrated his three sacred fires, comes to die before him, he should cremate her with a fire produced from the fire-drill or with a santapanafire.

<sup>1.</sup> Jaim. brahm. 1. 48 (see journal of the American Oriental Society, vol. XIX, page 106).

<sup>2.</sup> Jaim. br. I. 46 (J. A. O. S. l. c. page 103); the words ya evamvit syat precede immediately this passage.

<sup>3.</sup> I am far from certain to have rendered the meaning of the Sútrakára.

<sup>4.</sup> Jaim, S I. 2. 3. 13; the chaunt is the yamam Sama.

<sup>5.</sup> Jain, S. I. 1. 9. 3. the chaunt is the Kaulmudam Sama.

<sup>6.</sup> Jaim. S. I. 1. 3. 3; to this verse belong two Yama-samans

<sup>7.</sup> Dry substances are put into an earthern pot and fire is laid around until the full in the pot takes fire.

Having selected as burial ground a spot, which by its nature is not saline, and whence the water flows down from right to left tortuously, or a spot, where herbs grow, and here having cremated the corpse, they go away without looking back in order to bring the libation of water to the deceased; this they do not perform in streaming water. The libation should be poured out so that always the youngest among them pours it out before the elder one; at the brink of the water; and if there is no brink, after having dug a well. With the nameless finger (i. e. the ringfinger) of the left hand he throws once some water forward. uttering the name of the deceased. If (the libation is made) in streaming water, they should first loosen the hair on the head, they plunge into the water and having poured out the water-libation out of the hollow of the two open hands held together, they should tie up the hair and each of them should touch the fire of a firebrand with the formula: "O Agnı śùkāhi (?), drive ye away my evil." He should touch a śami-branch with the formula: "Thou art a śami, remove (śamaya) my evil", a stone, with the formula: "A stone art thou; hard (steady) art thou; may I be steady"; then without any formula, a piece of bull's dung.

When he has poured out the libation of water he should sit down with his face directed toward the south, and those who have accompanied him should sit down near him. Another one addresses to them edifying words. At sunset they enter the village.

During this (day and the following) night they subsist on one single bean<sup>2</sup>, or in complete indifference to all worldly enjoyments (i. e. eating nothing at all).

<sup>1.</sup> This seems here [ep. the following passage] to be the meaning of udgrathya.

<sup>2.</sup> Or: "solely on beans"? The commentator takes masa as a measure: the y subsist on so much food as has been bought for one masa [a gold night].

## Jaiminigrhyasûtra English Translation.

On the next day he mixes milk and water (goes to the spot of cremation) and besprinkles the bones (with this mixture) by means of a goatshorn, a cow-horn or an earthen pail.

On the third day he should mix perfumes with herbs in water sprinkle the bones by means of a śamī or palāśabranch and put them into an urn without making a noise (i. e. so that no grating sound is made by the bones touching one another). If the deceased was a woman, then in an earthen water-jar. Passing a crossway, a great arbour or a stream, he should bury (the urn) in the stair of a landing place of a stream.

On the third day after the decease they make them (i. e. the participants) bathe with apāmārga-plants, clay and cowding.

Having washed their clothes they remain idle during a period of ten days. From the fourth day on they should subsist on food begged (from the neighbours). From this (begged food) the offering into the fire has been demonstrated (and should in the well-known way take place during these ten days), and with this begged food they should pass along together the time they expect.

After the lapse of the period of the ten days they should perform a śrāddha. Until they perform this śrāddha they should not give (alms). The restrictions for the nakṣatras are: (this ṣrāddha should take place) under (i. e. when the moon stands in conjunction with) the maghās, under nakṣatras consisting of one single star, under bharaṇī,

54

<sup>1.</sup> Reading caturthyá [?].

<sup>2.</sup> Reading tasyah.

<sup>3.</sup> Probably they must with this food perform the norning and evening offerings.

<sup>4.</sup> The meaning of this sentence is not clear to me.

and of the double nakṣatras under the former; not under the fixed ones, viz. rohiṇī and under the later star of a double nakṣatra¹. Having made (some) brahmins sit down who are worthy to partake of sacrificial substances, and having satiated these, he should give one single ball of boiled rice, (changing the plural of all the mantras with which it is offered) into the singular, and leaving out the addition: "and to those who accompany thee" (II. 2). He should satisfy all their (i. e. the brahmins') desires. Having accompanied them and having begged for the rest of the food, to do with it as he pleases (cp. II. 2, beg.), he should return. The rest he should not partake of; only after having made the brahmins pronounce their blessing he may partake of it.

#### II. 6.

#### The rite of the house.

Now follows (the description) of the rite of the house. If he wishes that his house may flourish he should every month, every season or every year in the first half of the month under an auspicious nakșatra undertake the rite for averting evil from his house. Having by means of indra vallī-creepers tied together apāmārga, palāśa, śirīsa, arka udumbara, sadābhadra and amṛtatrṇa, and (with this kind o broom) having cleansed and swept his house, having be sprinkled it with water, having sprinkled it all over b means of a handful of darbha-grass with the five products of the cow, having strewn about white mustard seed, he should in the middle of the house perform the bali-offerings to the house and sacrifice oblations of ghee to Vastospati and then a thousand times sacrifice ghee with the verse addressed to This same sacrifice then takes place in the south-Savitr.

<sup>1.</sup> Fixed are called also by Varáhamihira [Brhatsamhitá] rohin' and uttaraphalgunî, uttarasadha, uttarapiosthapada.

eastern, then in the south-western, then in the north-eastern and then in the north-western part of the house; or in the middle (only). The sacrificial fee consists of a cow, a garment or a piece of gold. Then he should regale (some) brahmins with food and make them pronounce their benedictions.

Thus performing he enjoys endless and great prosperity, he gets many sons, who do not die young, the fire burns not his house, no biting animals will devour him, no thieves, rivals, demons or devils annoy him.

If his cows grow sick he should in the midst of his cows sacrifice a thousand ghee-offerings in the same way (viz. with the verse addressed to Savitr). The same holds good of the sickness of horses, camels, asses, goats and sheep, buffaloes, elephants and any of his bipeds or quadrupeds.

### II. 7.

# The allaying of prodigies.

Now we shall explain the allaying of prodigies. Now, when in his house the central pillar buds forth, when a dove enters into it, when a cow sucks another cow, when a draught-ox scrapes the sky (with his horns), when smoke or flames are seen while there is no fire, when honey is produced, when an ant-hill arises, when a frog croaks in the water-reservoir, when dogs roam about in the house—in case of these and other (prodigies and bad omens), he sacrifices ghee with the verses beginning: "What, O Indra, we fear", "the prodigious master of the seat", "adhyāyamute-sumudasya", "always, O Agni", "when the lord of the

<sup>1.</sup> Jaim. S. 1. 2. 2. 5. 2.

<sup>2.</sup> L. c. j. 2. 1. 6. 7.

<sup>3.</sup> This citation is corrupt.

<sup>4.</sup> Jaim. S. I. 1. 8. 8.

house is whetted", "from all sides, O Agni", "whom guard' and with the verse addressed to Prajāpati'; at the beginning and end with "the great words". Then she should chant the sāmans composed on these same verses.

#### II. 8.

# The recitation of the Veda during a fast.

Now we shall explain the rite of the recitation of the Veda during a fast. He should wear a clean garment or a dress made of bark; he should desire (i. e. partake of) food fit for sacrifice, water or fruit. But only a brahmin should bring it to him<sup>6</sup>.

Having gone forth from the village in an eastern or northern direction; having smeared with cowdung, a sthandila,—a bull's hide in size; on a clean spot or in the neighbourhood of water, having sprinkled it; having drawn the lines on it; having besprinkled it with water; having heaped fuel on the fire (which he has carried to this spot); having sacrificed the two agharas and the two ghee-portions, he offers burnt-oblations to Agni, to Soma, to Rudra, to Indra, to Brahman, to Prajapati, to Brhaspati, to the Allgods, to the Seers, to the Rk-verses, to the Yajus-formulae, to the Saman-chaunts, to Faith, to Knowledge, to Wisdom, to Savitrī, to the Lord of the seat, and to Anumati.

Having sacrificed he should, sitting on darbha-grass, the tufts of which are directed toward the east or the north, hold darbha-grass in his right hand. So sitting he should recite mentally four times "the great words" preceded by the syllable om, the verse addressed to Savitr and the

<sup>.</sup> L. c. I. 1. 12. 8.

L. c. I. 1. 10, 6.

L. c. I. 2. 1. 8. 1.

<sup>.</sup> See I. 4.

<sup>.</sup> Bhûh, bhuvah, svah.

I Translation doubtful.

chaunt composed on this verse, the chaunts composed on the verse beginning: "The king Soma" and the two chaunts composed on the verse: "The Brahman born"2. Then he should begin with the beginning of the Veda and without interruption recite it silently, and he should not interrupt the recitation by stopping. Now were he to converse in between, or to stop, he should thrice hold his breath as long as he is able to, sip water, and begin just where he left off. If a passage does not occur to him, he should during the time the forgotten passage would have taken him, recite another passage either from the Rgveda, the Yajurveda or the Samaveda [thereby he reaches that forgotten part], or a Sāman that has the same brāhmana, the same metre, and the same deity; or he may repeat (during the time which the forgotten passage would require) the Sāman belonging to the verse beginning: "The sea has roared"8.—Standing, sitting, lying down or walking he should recite the Samhitā: thriving falls to his share. Or, according to Jaimini, he may recite the first triple section4 a thousand times, or ending with the syallabe varyam5, or as much as he likes.

By reciting twelve times the Samhitā he removes from himself the faults committed by studying on forbidden days, by angering his teacher, and through improper acts. The Veda is by him sanctified and purified. If he recites the samhitā another twelve times, he gains thereby the world of Prajāpati. If he recites it another twelve times, he gains thereby the world of Uśanas. If, fasting, he re\_

<sup>1.</sup> Jaim. S. I. 1. 10. 1.

<sup>2.</sup> L. c. I. 2. 3. 1. 9; to this verse belong the two rtusamans.

<sup>3.</sup> Jaim. S. I. 3. 6. 5.

<sup>4.</sup> According to the comm. the three Samans on the first verse of the Samhita are meant.

<sup>5.</sup> In this case the Samans belonging to Jaim. S. I. 1. 11—I. 6. 8. 7. (1-61) are meant.

cites the samhita one thousand times, he becomes one with Brahman and resplendent moving: unrestrained he gains the fulfilment of all his wishes. If he recites it during a year subsisting on begged food, he gains the (power of supernatural) vision; if during six months subsisting on barley-gruel, if during four months subsisting on water and barley-flour, if during two months subsisting on fruits, if during one month subsisting on water, or during twelve days eating nothing at all (he recites the samhita), he obtains the power of suddenly disappearing, and sanctifies his kinsmen: seven kinsmen in the ascending, seven in the descending line and himself as fifteenth he rescues (from rebirth).

They call that the ladder of the gods. By means of that the gods reached their divine station and the seers the position of seers.

The beginning of this "session of Brahman" is threefold: at the morning pressing (of the Soma-sacrifice), at the midday pressing, or in the last part of the night: (the muhūrta) sacred to Brahman. Of this (session of Brahman) there are two intermissions of study (i. e. of reciting the Veda): if he himself is unclean, if the spot (where the recitation takes place) is unclean.

This rite was proclaimed by Prajāpati to the seven seers, by the seven seers to Mahājahnu, and by Mahājahnu to the Brahmus.

## II. 9.

# The appeasing of the Planets.

Now we shall explain the reception, the food-offering, and the victims for the grahas (i. e. the "Seizers", the Planets).

One who is devoid of faith, who is unclean, who does not mutter the sacred texts, who forsakes the auspicious ceremonies, that man the Seizers lead of a surety to the abode of Yama. I shall proclaim the hospitality to be offered to the Seizers of terrific action, who frequent the path of the stars. He should perform this (hospitality) for the sake of appearing (them).

Red are the Sun and Mars, white are Venus and the Moon; Mercury and Jupiter, these two are recorded to be yellow; he should know Saturn as also Rahu and Ketu to be black. The wise men should for this occasion get ready flowers which have the colour of the Seizers.

Having smeared with cowdung a sthandila, a bull's hide in size, having sprinkled it, having drawn the lines on it, having besprinkled it with water, having heaped fuel on the fire, having sacrificed the two āghāras and the two gheeportions, he calls to their places the Seizers: the Sun, to the middle; to the south of this place, Mars; to the south-east, the Moon; to the north-east, Mercury¹; to the north, Jupiter; to t'le east, Venus; to the west, Saturn; to the southwest, Rāhu and to the north-west, Ketu. The place for the Sun is circular, for Mars triangular, quadrangular for the Moon, arrowshaped for Mercury, a traperium for Jupiter, a pentagon for Venus, a segment for Saturn, a half-circle for Rāhu, banner-shaped for Ketu.

He should know that the Sun represents the god Siva, the Moon: Umā (i. e. the consort of Siva), the planet Mars: the god of war Skanda; Mercury stands for Nārāyaṇa (i. e. Viṣṇu), Jupiter is Brahman itself and Venus is Indra. Saturn he should consider as Yama, Rāhu is the messenger of the God of Death, and Ketu is (his secretary) Citragupta. These are the deities of the Seizers.

Fire, Water, Earth, Viṣṇu, (Indra), Indraṇī, Prajāpati, Sarpa (i. e. Śeṣa) and Brahman are in successive order their presiding deities.

<sup>1.</sup> Cp. the text of Baudh. grhya paris'esa I. 16, 12 (ed. of Mysore).

The Sun was produced in Kalinga-land, the Moon in the country of the Yamuna, the place of Mars is the Vindhya, that of Mercury is the "Midland", that of Jupiter the country of the Sindhu, that of Venus the Ghāts¹, Saturn belongs to Surāṣṭra, Rāhu to the eastern region and Ketu to the Parvata-mountain (i. e. the Himālaya?). These are the regions where the Seizers are produced.

A piece of arka-wood, smeared with ghee, of the size of a span, he should put into the fire for the Sun², of khadira-wood for Mars, of palāśa-wood for the Moon, of the apāmārga-plant for Mercury, of aśvattha-wood for Jupiter, of udumbara-wood for Venus, of Śamī-wood for Saturn, of dūrvā-grass for Rāhu and a tuft of Kuśa-grass for Ketu.

He sacrifices twenty-eight oblations of ghee<sup>3</sup>. With these (i. e. the following verses?) he sacrifices into his household-fire<sup>4</sup> to the Sun a simple mess of rice<sup>5</sup>, to Mars sacrificial food, to the Moon a mess of rice boiled with ghee, to Jupiter a rice mess boiled with water, to Venus a rice mess boiled with milk, to Mercury a mess boiled with sour coagulated milk, to Saturn a mess of beans with sesamumneal, to Rāhu a mess of meat, to Ketu a mess of rice boiled with turmeric. With the verse beginning: "With true ight" to the Sun; with the verse: "Agni is the head" o Mars; with the verse: "Swell up, let be gathered" to he Moon; with the verse: "The Brahman, born" to Mercury; with the verse: "Brhaspati, what the enemies"

This would point to Malabar, but it is uncertain; the Dictionaries do not record the word ghata in this sense; perhaps: "border" is meant.

Abbreviated, the text being corrupt.

This is not clear.

Read: pakvágnau juhoti.

Read with Baudh, and Vaikh, s'uddhodanam.

These verses are not found in the texts of the Jaiminivas. Most probably this chapter is taken from the Baudh, grhyasutra.

Jaim. S. I. 1. 3. 7.

L. c. I. 2, 3, 1, 9,

to Jupiter; with the verse: "After his ancient splendour" to Venus; with the verse: "To weal for us the divine ones" to Saturn; with the verse: "With what aid the wondrous" to Rāhu, with the verse: "Making a banner for the bannerless," to Ketu.

As sacrificial fee he gives for (the offering to) the Sun a red milch cow; for (the offering to) Mars a red ox; for the (offering to the) Moon a conch; for (the offering to) Mercury a piece of gold; for (the offering to) Jupiter a garment; for (the offering to) Venus a horse; for (the offering to) Saturn a dark-blue cow; for (the offering to) Rāhu a piece of iron; for (the offering to) Ketu an elephant. Or for each a piece of gold or that by which his teacher is pleased.

As the arising of something terrible<sup>5</sup> is warded off by a mystical diagram, so is this evil-averting-rite a protection for those that are touched by a "Seizer". For him who abstains from hurting living beings, for him who practises self-control, for him who has gained possession of dharma, and for him who constantly checks himself, the "Seizers" are at all times favourable. The "Seizers" are the cows, they are the princes, and especially they are the brahmins; being revered, they revere, being disregarded, they torment.

<sup>1.</sup> l. c. III. 11. 1.

<sup>2.</sup> l. e. I. 1. 3. 13,

<sup>3.</sup> l. e. I. 24 1. 6. 5.

<sup>4.</sup> l. c. III. 57, 10.

<sup>5.</sup> See the text of Baudh.

<sup>6.</sup> The following verse is omitted in this translation.

# Worth Seeing Book on Indian Politics.

OM

# BARHASPATYA ARTHA S'ASTRAM.

OR

(The Science of Politics according to the School of Brhaspati)

Original Text edited with

An Introduction, Notes, and English Translation by

Dr. F. W. Thomas, M. A., Librarian

India Office Library, London.

together with an

Historical Introductory Remarks and Indexes by

## Pt. Bhagavad Datta, B. A.,

Supdt. Research Deptt:, D. A. V. College, Lahore. Printed on best ivory paper, cloth bound with gold letters.

Indian Price Rs 2/8/- Foreign 6 s.

## Some of the Opinions.

1 "Talking of the wisdom of the past brings to me a new and learned translation by Dr. F. W Thomas, M. A.......... of the Ancient BRHASPATI SÛTRA. The Brhaspati means the Science of politics according to the School of Brihaspati, and might be termed "The School of conduct for Kings" As with all the old wisdom, nearly the entire Sutra of Brihaspati is just as applicable to proper intercourse to-day, if modified by changes of environment and condition,"

(Birmingham Weekly Post 19-8-22).

#### **PUNJAB SANSKRIT SERIES**

- Barhaspatya Artha Sastra, text edited with Notes, Introduction and English translation by Dr. F. W. Thomas, M. A., together with an historical introductory remarks by Pt. Bhagavad Datta, B. A., Price Rs 2/8/- or sh. 6/-
- 2. Jaiminiya Gṛhya Sūtra-text edited with extracts from the commentary subodhini, Notes, introduction, and English translation by Dr. W. Caland, M. A., Price Rs. 6/- or sh. 12/-

BOOKS IN THE PRESS.

- 1. Kanviya Satapatha Brahmana, text edited with notes and a valuable introduction of nearly 200 pages by Dr. W. Caland, M. A.
- 2. Nīlmata Purānam or the History of Kashmir, text edited with notes and historical introduction by Prof. Kanji Lal, M. A., and J. D. Zadu Esq.
- 3. Āryavidyā Sudhākara of Yajneshwar Bhatta. It was long out of print. Now again reprinted with additions and alterations by Mahamahopadhyaya Pt. Siva Datta.
- 4. Atharvan Jyotish-Text edited with a valuable introduction by Pt. Bhagavad Datta, B. A.
- 5. Mahābhārata Analysed by C. R. Krishnama Charlu.
- 6. Apastamba Sulba Sutra, text edited with Karvind Swami's comm. introduction, English translation and several diagrams by Pt. Bhagavad Datta, B. A., and L. Gian Chand, B. A.,
- 7. Kautilyā Arthā Sastra-text prepared from the best Münich Mss. which contains many different and valuable readings than the text hitherto published edited with many notes and a valuable introduction by Dr. J. Jolly and Dr. R. Schmidt.

Besides the above we are also dealers in all kinds of Sanskrit Books published any where in the world.

Please apply to:—
MOTI LAL BANARSI DASS,
Proprietor, The Punjab Sanskrit Book Depot,
Said Mitha Street LAHORE.